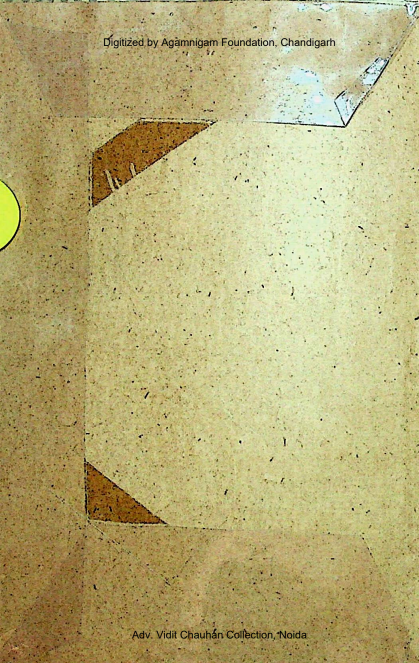
Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigan 4 6 4

देवाटम-शिक्त वर्ष 3 1984



Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

\_- Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandiga

# वात्मशावन

संहस्राय उत्तमनी -व्यापिका

महानाद

निरोधिका

शासाचक ।

आकाश -बद्ध

। नाह्त वाय चंद्रक

प्रस्ती

॥ ते ध्यानयोगानुगता अपस्यन् देवात्मशाक्तिं खगुणैर्निग्डाम्॥



Adv. Vidit Chauhar<del>r Co</del>leसांक्रिना सार्वः —

॥ ब्रह्मलीन श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थ जी महाराज।

With Best

Compliments From

### Shri Shivom Traders

Dealers: - ASIAN PAINTS LTD;
&
BUILDING MATERIALS MERCHANTS

-PARTNERS-

SMT SULOCHANA S. ACHARYA

&
SHRI ASHVIN J. SHAH



6-ROUND BUILDING
CHOKSI PAR-JIVRAJ PARK,
AHMEDABAD-380051.
(GUJARAT)

Tel. No. 412 953.

Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida ॥ श्री सद्गुरु शरणं विन्दामहे ॥

#### सिद्ध महाक्षोग सम्बन्धी प्रामाणिक नैमापिक पत्रिका



#### यत्र शक्ति नं पतित तत्र सिद्धि नं जायते।

वर्ष । ३ ] . १५ जनवरी-फरवरी-मार्च १९८५ [ अंक । १

प्रेरणा के स्रोत शक्तिपात प्रवर्तक श्री स्वामी नारायण तीर्यंदेव जी । शक्तिपाताचार्यं श्री स्वामी विष्णुतीर्यं जी महाराज ॥

उद्देश्य ः

लोककल्याणार्थं सिद्धसाघन शक्तिपात सम्बन्धी गवेषण, अनुसन्धान एवं ज्ञातब्य-प्रकाशनादि द्वारा श्रेयपथप्रशस्ति॥ वार्षिक शुल्क ----

दस रुपये-

आजीवन सदस्यता शुल्क : भारत में । २५१ रूपये — विदेश में । १०० डॉलर प्रकाशन मास —

फरवरी, मर्च, अगस्त, नबम्बर प्रकाशन स्थल —

स्टामी विष्णुतिर्थ शिक्षा प्रातिष्ठाम २ ए, चर्चगेट मेन्शन, 'ए' रोड, चर्चगेट, वस्वई-400 020.

Phone: 29 52472/idit Chauhan Collection, Noida

# Mild bannais unit on, Bingarh

| 2.           | सम्पादकाय .                                                 |                                         |
|--------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 2            | देवात्म शक्ति (हिन्दी अनुवाद)                               | श्री. प्रमु दयाल मिश्र                  |
| ₹.           | जगन्माता (")                                                |                                         |
| ٧.           | प्रवचन सुघा                                                 | स्वामी श्री शिवोम् तीर्थजी              |
| ч.           | रामायण तत्त्व                                               | श्री. डा. ताराचन्द गर्ग                 |
| €.           |                                                             | श्री दिवोम् तीर्थं जी                   |
| 9.           | प्रक्नोत्तर                                                 | "                                       |
|              | पत्रावली                                                    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|              |                                                             | मंत्री-श्री नारायण कुटी न्यास           |
| 8.           | आश्रम समाचार                                                | सन्यास आश्रम-देवास (म. प्र.)            |
|              |                                                             | साचात जानग वनात (मानग                   |
| 🔀 नियमावली 🖾 |                                                             |                                         |
| 2.           | ग्राहक सदस्यता जनवरी से ही प्र                              | रे वर्ष के लिए आरम्म होगी। बीच          |
|              | में सदस्य वननेवालों को उस वर्ष के पिछले अंक उपलब्ध होंगे तो |                                         |
|              |                                                             |                                         |
|              | मेज दिये जायेंगे।                                           |                                         |

हाशिया छोड़कर स्वच्छ अक्षरोंमें लिखकर भेजें। ३. लेखक अपनी रचनाओं की प्रतिलिपि अपने पास रख लें। अस्वीकृत

रचनाओंको वापस मेजने का प्रबन्ध नहीं है।

४. लेखों के परिवर्तन, परिवर्धन, संशोधन, छापने अथवा व छापनेका पूरा अधिकार मुद्रक-प्रकाशक तथा सम्पादक को हं।

लेखकों से निवेदन है कि रचनाएं कागज के एक ही ओर पर्याप्त

पत्र—व्यवहार करते समय अपना ग्राहक नंवर लिखें और उत्तर पानेके लिए डाकव्यय अवश्य भेजें।

- ६. पत्र व्यवहार तथा शुल्क मेजने का पता प्रकाशन स्थान है।
- ७. अभी तक शुल्क नहीं मेजा हो तो, कृपया सत्वर मेजिये।
- ८. ADVERTISEMENT का प्रबन्ध है।
- ९. पता बदल जानि पर्माची द्वी द्वी की प्राप्त किखें voida



#### पुकारो, भगवान को पुकारो !

बचपनमें एक संत महात्मा के मुँहसे सुना था ऊपरका सूत्र।
मनुष्य मुसीवतमें अपनी चारों ओर सगे संबंधियों को और मित्रों
को देखता है और अक्सर निराश होता है। स्वार्थमय संसारमें
स्वार्थ होता है वहाँ तक सक्कुछ होता है और स्वार्थ मिटने पर
कुछ नहीं होता है। ऐसी परिस्थित में मगवान के सिवा और
कोई सहारा नहीं हो सकता।

जो मनुष्य मगवानको सबकुछ समर्पण कर देता है और समर्पण भावसे जीने की तैयारी कर लेता है उसको क्या चिन्ता। परंतु समर्पण माव कोई आसान चीज नहीं है परंतु योगमार्ग और हठयोग और प्राणायामसे भी कठिन है। महात्मा कवीरदास की एक साखी है:—

साई इतना दीजिये, जामें उदर समाय।
मैं भी मूखा ना रहूँ, साबू न मूखा जाय।
भगवानसे और कुछ उनको चाहिये नहीं।
एक और पंक्ति भी सूनी है—
वैष्णव को चिता क्या? भगवान हमेगा उन

वैष्णव को चिंता क्या? भगवान हमेशा उनके साथ है-आगे पीछे हरि खडे, जब मांगे तब देथ।'

भगवान को पुकारने का सबसे बडा उदाहरण नरसिंह महेता का है-बहुतोंको आश्चर्य होता है जब संकट पडने पर महेता भगवान को पुकारते हैं और मगवान आकर खडे रह जाते हैं।

आज के विज्ञान के जमानेमें जिनको कुछ आध्यात्मिक अनुमव नहीं वे ऐसी चीजको चडुखान की गप्प समझत हैं। मगर मग- वानको पुकारनेवाले के पास मगवान २४ घण्टों रहते हैं और पुकारने पर मौजूद हो जाते हैं।

गुजराती के अच्छे कवि सुंदरम् ने एक जगह लिखा है-

देखातुं नहीं तेथी नहीं, ए बात नहीं सही मारा माई, हम नहीं देखते इसलिए बात सही नहीं होती हैं ऐसा नहीं है। उल्लू (घूवड) दिनमें देख नहीं पाता और वह कहता है कि दुनियामें सूरज जैसी कोई चीज नहीं है। मला उस अज्ञानी को कौन समझावे कि सूरज को करोडों लोग देखते हैं।

नरसिंह को घरसे निकाल दिया। साथमें पत्नी भी है। मगवान की मिक्त में मस्त नरसिंह घर्मशालामें आया। मगवानसे
प्रार्थना है केवल छोटासा घर, मजन कीर्तन के लिए छोटा मंदिर,
साधु-संतों की सेवा के लिए योग्य सामग्री। और इन बड़े महात्मा
की इच्छा पूर्ण होती है और मक्त हुदय नरसिंह सबकुछ छोड़
कर मगवान की आराघना में मस्त हो जाते हैं। नरसिंह के जीवनमें पदपदपर नरसिंहने मगवान को पुकारा है और प्रत्येक समय
पर मगवानने किसी न किसी रूपमें मक्त को सम्हाला है। यह
समर्पण की मावना बड़ी अदमूत है। विश्वासके साथ मगवान
को पुकारो-मगवान जरूर सुनेंगे और आप उनकी उपस्थितिक।
अनुमव करेंगे।

भेरा हृदय भी यही पुकार उठता है-पुकारो, मगवानको पुकारो।

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh



## देवात्म शाक्त

लेखकः-ब्रह्मलीन श्री श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराजः अध्याय -१४ - पंचोपासनाः



हिन्दू घमं की अनेक देवोपासना बहुदेववाद की प्रतीक न होकर एकेश्वरवाद के ही सिद्धांत की पोषक है। यहाँ ईश्वर के किसी पक्ष-विशेष पर जो? दिए जाने के कारण मिन्न-मिन्न नाम की उपासना पद्धतियाँ चल पड़ी हैं। सभी हिन्दू विश्वास करते हैं कि सर्वेशिक्तमान, सर्वव्यापक, समय व काल से अतीत, नाम एवं रूप के परे ईश्वर एक है। उसकी प्रतीति के लिए ही उसे कभी रूप और आकार दे दिया जाता है। मनुष्य चूंकि ईश्वर की अञ्चलम इति है इसलिए ईश्वर को अक्सर मानवीय आकार दिया गया है किन्तु उसमें विशिष्ठता लाने के लिए उसकी मुजायें चार कर दी गई हैं। इस प्रकार के पंचदेव विष्णु, शिव, शक्ति, गणपित और सूर्य की सम्पूर्ण देश में उपासना Adv. Vidit Chauhan Collection, Noda

#### विष्णु

विष्णु ईश्वर के सर्वशक्ति सम्पन्न सम्प्रमु स्वरूप का प्रतिनिधित्व करते हैं। वे विश्व के संपोषक व सुख, समृद्धि और वैभव की देवी लक्ष्मी के पति हैं। विष्णु का विग्रह देदीप्त नील आकाशवत् है। यह उनके स्वरूप की मास्वर अनन्तता का बोघ कराता है। उनकी चार मुजाओं में से एक में शक्तिमत्ता तथा प्रकृति की निश्चेष्ट शक्ति की प्रतीक गदा, दूसरे में भाग्य का प्रतीक कमल व तीसरे हाथ में उनकी करणा व न्याय का उद्घोषक महाशंख है। शंख स्वस्ति कारक जल सिंचन के प्रयोजन से आशीर्वादक भी कहा जा सकता है। चौथे हाथ में विष्णु ने सुदर्शन चक्र घारण किया है जो बुराइयों का उच्छेद करता है। उनकी मुद्रा चिरहासपूर्ण है। वे पीली घोती पहनते हैं जो पृथ्वी तत्व की प्रतीक है। उनकी घवल करघनी जल तत्व की प्रतीक है, लाल नामि अग्नि तत्व, नील हृदय वायु व उज्जवल भास्वरित मुख-मण्डल विराट के आकाश तत्व का परिचय कराता है। उन्नके मुकुट में, सूर्य, चन्द्र व तारे खचित हैं। वे सर्वोच्च गगनगामी गरुड पर विराज-मान हैं। इस प्रकार सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड ही उनका व्यक्तित्व है। जिस प्रकार एक सूत्र माला के दानों से माला की रचना करता है वैसे ही विष्णु सृष्टि के कण-कण को पिरोकर निखिल सृष्टि की रचना करते हैं। यद्यपि यह ईश्वर सर्व व्यापक व सर्व प्रकाशकारी है किन्तु इसका मुख्य स्थान मानवीय हृदय है व उसकी मुख्य उपासना उसके प्रति अनुराग व मक्ति ही है। "वह मूत, मविष्य व वर्तमान लोक के स्वामी हैं। उससे कुछ नहीं छपा है। उसको जानने से समी चिन्ताओं से खटकारा मिल जाता है। वह घूम्र रहित प्रकाश के पुंज की तरह अंगुष्ठाकार हृदय प्रदेश में निवास करता है ऐसा उपनिषद् गायन करते हैं। प्रमु ईशु भी कहते हैं कि "स्वर्ग का साम्प्राज्य मनुष्य के हृदय में है।" वह हृदय में रहता है, उसे हृदय में ही पाया जा सकता है।

इस प्रकार खोजे जाने पर वह हृदय में प्रकाशित व प्रतिमासित होता है।

#### विव

विष्णु की ही तरह ईश्वर का शिव रूप समग्र मारत में हिन्दुओं के सभी वर्गों द्वारा पूजा जाता है। शिव अद्वैत दर्शन के आधार हैं। निखिल विश्वात्म शिव व्यक्ति के मन पर प्रतिविम्बित होकर वैय-क्तिक आत्मा वनते हैं। विश्वात्मा स्वतः ईश्वर व उसका प्रतिबिंब जीव है। यही जीव वासना, घृणा, कोघ, मय, मोह, अहंकार, जन्म, मृत्यु, दुख, सुख, मूख, प्र्यास, जडता आदि से मुक्त होकर शिव बनता है। योग की प्रत्येक घारा का घ्येय जीवात्मा को शिव तक पहुँचाना है। यह सहस्रार कमल में समाधिस्थ होने की स्थिति में ही सम्मव है। योगीश्वर शिव निमिलित नयन सिंह-दर्भ पर आत्मलीन समाघि में अभिचित्रित वतलाये जाते हैं। विषैले नाग भी उनकी मुजाओं एवं गले में छपटे रहकर उन्हें नहीं डिगा पाते। शिव का नील कंठ बुराइयों के जहर को सहन करने की कसौटी है। उनके लिए घोर विष भी अमृत तुल्य है। उनकी घवल देह साँप विच्छओं से अक्षत रहती है। एक योगी जब समाधि की अवस्था प्राप्त कर लेता है तब यह माना जाता है कि उसका सिर शिव की मुण्डमाल का एक दाना बन गयः है। शिव के माथे पर स्थित आध्यात्मिक ज्ञान का तृतीय नेत्र जब किसी योगी के लिए खुलता है तब उसकी सारी कामना व वासना जल जाती है। उस समय वह प्रशांत होकर शंकर वन जाता है। जब शंमु समाधिसे जागते हैं तब अपनी प्रकृति के साथ उल्लास में आकर इमरू निनाद पर तांडव नृत्य करते हैं। वे बैल पर सवारी करते हैं जिसका अर्थ यह है कि समाधि की अवस्था में पहुँचा हुआ एक व्यक्ति अपेनै अंस्ट्रें रिक्षि भियन्ति । विश्वति । विश्वति व मूढता

को विजीत कर लेता है। शिव को इसीलिए पशुपित कहा गया है। एक मनुष्य जो समाधि की अवस्था को प्राप्त कर लेता है अपने सहस्रार में स्थित आघ्यात्म व ज्ञान की गंगा के प्रवाह से समस्त मानवता को स्नात करा उठता है। शिव जटाधारी हैं। वे वर्फ से ढंकी हुई हिमालय की तिब्बत में स्थित कैलाश श्रेणी में निवास करते हैं जहाँ मानसरोवर के दर्शन मात्र से मनुष्य आघ्यात्मिक व प्राकृतिक आल्हाद से भर उठता है।

एक योगी के लिए उच्च शिखर कैलाश सहस्त्रार कमल है व उसका नीरव निस्तब्ध मन सुन्दर मानसरोवर है। चूंकि पूर्ण ज्ञान गहन ध्यान से उत्पन्न होता है इसीलिए शिव को विज्ञान, गणित व दर्शन का आदि देव कहा गया है। वे एक योगी के हृदय में प्रतिमाषित होते हैं व उसे निरन्तर गहन ज्ञान के सागर में ले जाते हैं। वे ही मानव मान के हृदय और मस्तिष्क में निवास करने वाले सच्चे गुरु हैं।

#### शक्ति

शिव की शक्ति जो मनुष्य मात्र में परामानिसक चेतना के रूप में प्रज्विक्त है, एक योगी को शिव तक पहुँचाती है। हुठ योग के ग्रन्थों में इस शिक्त को कुण्डिकिनी शिक्त या सर्प शिक्त कहा गया है। यह शिक्त विराट ब्रह्म की वैष्विक शिक्त है जो सभी चेतन प्राणियों में प्रतिमाषित है व उनके मन मस्तिष्क एवं शरीर के माध्यमों से प्रकट होती है। यह शिक्त रचना विकास व उन्नति की द्योतक है किन्तु साधारणतः यह मनुष्य में प्रसुप्त रहती है। जैसे कि पिछले अध्यायों में बताया गया है इसे परामानिसक चेतना के रूप में जगाया जा सकता है। बिहुद्ध वर्ष में में तांत्रिक व यौगिक पद्धतियों के अन्तर्गत शिक्त उपासना का महत्वपूर्ण स्थान है। इस पद्धति

में ईश्वर की मातृरूप में उपासना की जाती है। वे आध्या-रिमक विकास के मार्ग की सभी वावाओं व बुराइयों को दूर करती हैं व साघक को ईश्वर साक्षात्कार की ओर ले जाती हैं। दूसरे शब्दों में शक्ति की सहायता से आत्मा शिव से मिल पाती है। शक्ति को सिंह पर सवार बताया गया है। यह सिंह शक्ति, साहस, महत्ता व गुक्ता का प्रतीक है। इससे यह मी प्रतीत होता है कि कुण्डलिनी जागकर योग – सिंह पर सवारी करती है। इससे साधक कमी-कमी सिंह जैसी गर्जना करता है। वह साघक की कमजोरियों को खाता है। शक्तिः अपने अनन्त अस्त्रों द्वारा पशु वासनाओं का संहार करती है। क्योंकि ये मनुष्य के आध्यात्मिक विकास में बाधक हैं। मारत के कुछ मार्गों में देवी की प्रसन्नता के लिए वलि चढाई जाती है किन्तु दुर्भाग्य से ये उपासक यज्ञ का सही अर्थ नहीं समझ रहे हैं। वे योगाग्नि में अपनी वासनाओं की देह की बलि नहीं चढाकर निर्दोष पशुओं की हत्या करते हैं। शिक्त को आगे जड, ऋियमाण व निक्चेष्ट आदि तीन रूपों में प्रकट किया जाता है। जब वह समावि की स्थिति में पहुँचकर शिव से मिलती है तब ऋतमंरा प्रज्ञा नाम की पराचेतना जागती है। इसे प्रतिमा अथवा आध्यात्मिक प्रकाश मी कहा जाता है। यह ईश्वर साक्षात्कार के पूर्व का उषाकाल कहा जा सकता है।

#### गणपति

गणित जो खिन और शक्ति के मिलन रूपी समाधि से उत्पन्न होता है, प्रातिम ज्ञान रूप गणपित है। गणपित का मुख हायी का बताया जाता है जो कि सर्वोच्च विकसित ज्ञान का प्रतीक है Aकि खुआ का स्ता है स्थान होते हो गणपित की दो मी नहीं खोडा है। प्रातिम ज्ञान के होते ही गणपित की दो

पित्यां रिद्धि व सिद्धि अर्थात् अलोकिक शक्तियों का प्राकटण होता है। गणपित चूहे पर सवारी करते हैं। वे इस तरह गैर-रचनात्मक आलोचना की परवाह नहीं करते क्योंकि इससे आच्यात्म का विकास हो सकता है। चूहा मन की चंचलता को प्रकट करता है जिस पर साधक का नियंत्रण जरूरी होता है। किसी भी कार्य को आरंभ करने के पहले गणेशजी की पूजा की जाती है इसका कारण यह है कि वे ईश्वर के विवेक पक्ष का प्रतिनिधित्व करते हैं।

#### सुर्य

पंचदेवों में सूर्य ऐसे देवता हैं जिनकी बहुसंख्य हिन्दू उपासना करते हैं। सूर्य रूप में ईश्वर ब्रह्माण्ड की मौतिक व आघ्या-तिमक शक्तियों का स्रोत हैं। मौतिकता से परे सूर्य प्रकाश का भी प्रकाशक "ज्योतिषामिप तज्योति" ईश्वर है। वह समस्त सृष्टि के आदि स्रोत हैं।

#### ईश्वर समपेष

"सर्व घर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणंत्रज अहं त्वां सर्व पापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः।" (सभी चेष्टाओं को खोडकर एकमात्र मेरी शरण में आ जा। तु चिन्ता न कर मैं तुझे सभी पापों से मुक्त करूंगा।)

मगवान श्रीकृष्ण के द्वारा गीता में दिया गया यह आश्वासन इस्लाम व ईसाई धर्म सिद्धांतों के बहुत निकट है। इन धर्मों में अनुयायियों से देवदूतों ने पूरी निष्ठा रखने के लिए कहा है व उन्हें सभी पापों से मुक्त करने का आश्वासन भी दिया है। कृष्ण कोई देवदूत ति देवित सिक्त सिक्त सुक्त हैं। हिन्दुओं के अनुसार पूर्ण आस्या व विश्वास एकमात्र ईश्वर में ही प्रकट

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

की जा सकती है। जबिक इस्लाम व ईसाई घर्मों में देवदूतों को ईश्वर के आवश्यक माध्यम के रूप में स्वीकार किया गया है।

ईसाई व इस्लाम घर्मों के अनुसार देवदूतों में विश्वास ने रखने वाले व्यक्ति देवी आशीर्वाद से बंचित रहते हैं। गीता के अनुसार ईश्वर में विश्वास करने वाला हिन्दू या मुसलमान् कोई मी ध्यक्ति मुक्त होता ही है। हिन्दू घर्म इसप्रकार अपन सिद्धांतों में आस्था, दर्शन व उपासना पद्धतियों की विभिन्नताओं के बावजूद भी अधिक उदार है।

अनुवादक :- श्री. प्रश्नु दयाल मिश्र

KREERER

### जगन्माता

#### ब्रह्मकीन श्री श्री १०८ क्वामी विष्णु तीर्थ महाराज

प्रयुञ्जती दिवएति ब्रुवाणा महीमाता दहितुर्वेघियन्ती आविवासन्ती युवितिर्मेनीषा पितृम्यया सदने जो हुवाना (ऋग मण्डस ५,४,४७,१)

"जगन्माता देव लोक से अपनी दुहिता को पुकार कर जगाती हुई का रही हैं। वह बुवा मूर्ति उन साघकों के घाम जाती हैं जो उसे पूर्वजों के समय से बुद्धिपूर्वक घ्याते आ रहे हैं"

(मण्डल ५, अध्याय ४ सूक्त ४७, ऋचा १)

यह ऋषेद के ऋषि का गीत है। निश्चित ही यह जगन्माता और कोई न होकर आदि शनित है-निराकार सर्वशिक्तमान की प्रथम साकार छिंद यह शक्ति ही उमा ,दुर्गा, काली, श्री आदि नामों से, जानी जाती है। वैदिक साहित्य में उसे अदिति कहा गया है जो सूर्य तथा अन्य देवताओं की जननी है। वही तंत्रों की शुद्ध विद्या और उपनिषदों की ब्रह्म विद्या है। स्वामाविक रूप से उसकी पुत्री साधक की सुप्त चेतना है। वह शास्त्र विधि से मंत्रों द्वारा मनीषियों के जगाए जाने पर जगती है। वह चिरयुवा जगत् मान्शिकत अपने साधक की देह में विराजती है व उसमें आध्यात्मिक प्रकाश का प्रादुर्मीय करती है। कठोपनिषद में उसे समी प्राणी मात्र की प्राण शक्ति कहा गया है। (कठ २, १,७) यजुर्वेद (अध्याय २५ सूक्त २३ में) कहा गया है कि स्वर्ग, आकाश, पृथ्वी, माता, पिता, पुत्र, विश्वदेवता, पंचा-यतन, (पांचदेव) जो पैदा हुए हैं वे आगे होंगे आदि समी अदिति हैं। कठोपनिषद ने भी यह घोषणा की है कि विश्व में जो कुछ भी है, पाण का ही स्पन्दन है। अदिति ही प्राण का प्रतिक्ष्य है।

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh "या त्राणन संमन्द्रयदितिदेवतामयी

(कठ ४, ७ ) उत्पर उद्घृत ऋग्वेद के सूक्त से यह अर्थ निकलता है कि जब एक साघक उसकी आराधना करता है तो उसका वैयक्तिक प्राण वैश्विक प्राण से जुड जाता है। उसका अन्तर एवं वाहच आध्यात्म जल से स्मात हो उठता हैं।

सावित्री विद्या, जिसे गायत्री उपासना के नाम से मी जाना जाता है, उसी आदिश्वित्त की साधना है। इसमें सविता जो सूर्य शक्ति है; ध्यायी जाती हैं य उसके मगं (प्रकाश) पर साधक अपनी मेघा शक्ति के आधार पर आध्यात्मिक विकास के लिए ध्यान केन्द्रित करता है। सूर्य सवंमाता अदिति का ही पुत्र हैं। इसीलिए गायत्री जप द्वारा उसकी साधना की जाती है।शक्ति की सभी प्रकट अथवा अप्रकट साधनायें उसी आदि शक्ति की ही आराधना है। कठोपनिषद में यह कहा गया है कि जब बहा देवताओं के समक्ष यक्ष रूप में प्रकट हुए व अगिन एवं वायु उन्हें जान नहीं सके तथा इन्द्र के द्वारा यह प्रयत्न किए जाने पर कि वह यक्ष कौन है, वह अन्तरध्यान हो गया तव वहां परम सुन्दर हेमवती उमा प्रकट हुई व उन्होंने यह सुचना दी कि वह साक्षात बहा ही थे।

इससे यह स्पष्ट होता है कि बिना जगन्माता की सहायता के ईश्वर प्राप्ति संभव नहीं हैं।

दुर्गा सप्तशती पांचवें अध्याय में शक्ति को विष्णु, माया, वेतना, वृद्धि, निद्रा, मूख, शक्ति, प्यास, क्षमा, शील, श्रांति, विश्वास, सुन्दरता, विचारशक्ति, स्मृति, द्या, संतोष, मातृस्नेह, तथा माया आदि मिन्न मिन्न नामों से पुकारा गया हैं। जिन स्पों में मां दुर्गा नाना प्रकार के प्राणियों में प्रकट हुआ करती है। दूसरे शब्दों में जब शक्ति की सच्ची आराधना की जाती है तव⁴मातगं स्मयअवशिष्णक्षता स्टाल्झत्महाल्झरती हैं व उसकी

करुणा का प्रमाव साम्रक की चेतना, बुद्धि व निद्रा आदि नाना प्रकार की वृत्तियों पर पडता है। वह रहस्यपूर्ण दिव्य अग्नि साम्रक के स्थुल व सूक्ष्म शरीरों से आविर्मूत करती हैं।

या देवी सर्व मूतेषु मायेति शब्दिता नमस्तस्यै-३

""" बुद्धि, निद्रा, क्षुषा, शक्ति, तृष्णा क्षान्ति, जाति, लज्जा, शांति, श्रद्धा, लक्ष्मी, कान्ति, वृत्ति, स्मृति, दया, तुष्टि, मातू, भ्रांति रूपेण संस्थिता नमस्तस्यै ३ नमोनमः।

ऋग्वेद के उत्पर उल्लेखित सूत्र से ये यह कहा गया है कि
बुद्धिपूर्वक आराधना करने से माता साधक पर कृपा करती
हैं। इसका अभिप्राय यह हुआ कि साधक को अध्यातम विज्ञान
में कुशलता प्राप्त गुष्ठ से दीक्षा प्राप्त करना चाहिए। यह
अच्छी तरह से समझ लेना जरूरी है कि विना सही दीक्षा के
आराधक कोई प्रगति नहीं कर सकता। इस संबंध में हम अथवंवेद
से एक सूत्र उद्घृत करते हैं।

यत्र ब्रह्मविदो यान्ति दीक्षया तपसा सह अग्निमी तत्र नयत्विगिमेंचा दवातु मे। (अर्थव का। सुक्त ४३ मं।)

(दीक्षा व तप के सहारे जहां पर ब्रह्म के साधक जाते हैं ज्ञान की अग्नि मुझे वहां ले जाये।)

व्यक्तिगत घरातल पर चेतना समिष्ट स्रोत से प्राप्त होती है। वह इस प्रकार अपने मूल से जुड़ी रहती है व इसीलिय उसे पुत्री कहा गया है। मौतिक स्तर पर चेतना सांसारिक स्विण्य मोगों में विनष्ट होती है जिससे हम दुख व पीडाओं को मोल लेते हैं। जब एक मनुष्य सांसारिक द्वन्दों से खिन्न होकर शांति की खोज में अपनी अन्तरात्मा में झांकता है तव उसे अब तक अज्ञात अग्रांति तो है।

इसके प्रश्वात ही वह आह्लादपूर्ण नई शक्ति से साक्षात्कार कर उसका अनुग्रह प्राप्त करता है। व्यक्ति में अब तक प्रमुप्त चेतना विकास पथ पर जागृत हो जाती है। विकास का आशय माया के आवरणों को हटाना न होकर विस्व की सर्जनात्मक चेतना के प्रति अभिमुख होना है।

जगन्माता देवलोक से प्रति सुबह उदित होकर अपने बेटों को जगाती हैं।

उत्तिष्ठत मा स्वष्त अग्निमिच्छुघ्वं मारताः। राज्ञः सोमस्य तृष्तासः सूर्वेण सपुजेषसः

(मारतमूमि के पुत्रो जागो, सोओ नहीं ) ज्ञान के लिए इच्छा करो, सोम राजा से अपनी इच्छा की तृष्ति करो व उषाकालीन सूर्य से संवाद करो। इसी तरह ज्ञान, शांति तथा क्षमता प्राप्त करो। इस संदर्ग में अग्नि, सोम व सूर्य क्रमशः ज्ञान, मन, व प्राण के देवता हैं।

(हिंदी रूपांतर प्रभुद्याल सिश्र)

याद रखें :-

समयाविष में इस पत्रिका का शुक्क मेजना, अपनी परंपरा की एक प्रकारकी सेवा और सावना ही है।



#### -स्वामी भी शिवोम् तीथै जी

दिनांक १८-७-८३ को देवास में दिए गए प्रवचन का सारांश:
जैसा कि आप योगवासिष्ठ में सुनते चले आ रहे हैं कि श्री
रामचन्द्रजी ने बड़े वैराग्य एवं ज्ञानपूर्वक अपने पक्ष का प्रतिपादन
किया तथा बाल्यावस्था, युवावस्था एवं वृद्धावस्था को दु:खपूर्ण
दर्शाया। जगत के प्रत्येक विषय एवं परिस्थिति को अस्थिर

एवं मिथ्या कहा। इसीमें कल्याण सुझायां कि जगत के विषयों एवं परिस्थितियों का पूर्णतया त्याग कर, मगवान के मजन में मन लगाया जाए। इसी में सार है। श्रीराम चन्द्रजी को विषाद हुआ, अवतार को वैराग्य नहीं होता। वैराग्य तो संसारी जीवों को होता है। किन्तु



अवतार जगत् के कल्याण हेतु अवतारित होता है। अतः कई बार अवतार स्वयं अपने उपदेशों अथवा कार्योसे संसारी जीवों को उपदेश करता है तथा कई बार अज्ञानी का अमिनय कर किसी अन्य महापुरुष, महींप अथवा विरक्त के मुख से उपदेश सुनकर, जगत के कल्याण का माध्यम वनता है। यहाँ योगवासिष्ठ में भी रामचन्द्रजी इसी प्रकार विवाद का अभिनय करते हैं तथा अविविध्छाकी कि ख़ुब्र्याण उसका निराकरण करवाकर जगत को ज्ञान उपलब्ध कराने हेतु बनते हैं।

श्रीरामचन्द्रजी ने अपना वैराग्यपूर्ण पक्ष अत्यन्त विवेकयुक्त होकर प्रस्तुत किया, जिसे समासदों, देवताओं एवं ऋपियों ने थवणकर रामचंद्रजी को साधुवाद कहा; किन्तु रानचन्द्रजी एक भूल करने का अभिनय कर गए, ताकि वशिष्ठजी जगत् को वास्तविक अध्यात्म का मार्ग समझाने का हेतु वने । इन उपदेशों को केवल मात्र रामचन्द्रजी ही श्रवण करनेवाले नहीं ये अपितु पूरा राजदरबार, महिलाओं, पुरुषों, समासदों एवं ऋषियों से ठसाठस मरा हुआ था। अर्थात् रामचन्द्रजी माध्यम वनकर जगत को उपदेश सुनने का तथा मूल सुघार करने का अवसर प्रदान कर रहे थे, ताकि संसार में वास्तविक मार्ग को पहिचानकर उचितमार्ग का अनुसरण कर सके - रामचन्द्रजी ने जगत् के विषयों एवं मोगों को सारहीन वतलाया तथा विषयों को त्यागकर एकान्त निर्जन स्थान में वैठकर मगवान का मजन करने का अपना संकल्प दोहराया किन्तु रामचन्द्रजी यहां ये मूल कर गए कि जीव के चित्त में संस्कार एवं वासनाएँ संचित हैं, जिनके कारण प्रारव्य-वशात् मनुष्य के अभिमुख सुखदुःख, मोग-उपमोग, अनुकूल एवं प्रतिकूल परिस्थितियाँ उत्पन्न होती रहती हैं। अतः मनुष्य उन परिस्थितियों इत्यादि से अपने चित्त को प्रमावित कर आसिनत युक्त हो जाता है; एवं कर्तृत्वामिम।नयुक्त होकर प्रस्तुत परि-स्थितियों का मनोनुकूल परिणाम प्राप्त करने के लिए कर्म करता है। वस वही मनुष्य मूल कर जाता है! क्योंकि आसिक्तयुक्त कमं एवं कर्तृत्वामिमानयुक्त, संस्कार संचय का कारण बनते हैं, वंघन का कारण है। जब तक चित्त में संस्कार, वासनाएँ रहती हैं कर्तव्य, अकर्तव्य की मावना रहती है, विषयों के प्रति आसिक्त रहती है, एवं अनुकूलता प्रतिकूलता का माव रहता है तब तक जीव जगत् एवं विषयों का त्याग करते में असमर्थ रहता है और यदि बलात् निवृत्ति का मार्ग अपनाते हुए, विषयों का त्याग कर देता है; तथा कहीं पंकिति भी अकिए सामना में जल्लीन हो जाता है तो वह अधिक समय तक ऐसा कर पाने में सक्षम नहीं हो पाता। या तो वही अपना संसार बसा लेता है अथवा अपने संसार में पुनः लौट आता है।

अध्यात्म का मार्ग मिक्तयोग, ज्ञानयोग, ध्यानयोग अथवा कोई मी अन्य प्रकार का योग कर्म से ही आरंम होता है। ये वात सामान्य संसारी जीवों पर लागू होती है। लाखों में कोई एकाय अपवाद ऐसा है जिसे कर्म करने की आवश्यकता नहीं हुई हो तो वह अलग वात है। अन्यथा संसारी जीवों को कर्ममेंसे होते हुए, अध्यात्म की ओर वढना होता है। निवृत्ति का मार्ग प्रवृत्ति में से होकर जात। है, क्योंकि जीव के चित्त में जगत् के प्रति आसिक्त आकर्षण अ।दि के संस्क।र होते हैं। एवं जगत् में कर्तव्य अकर्तव्य का माव होता है। यदि गीता को ध्यान से पढने, समझने का प्रयत्न किया जाय तो गीतोक्त सभी मार्ग कर्म से ही आरंम होते हैं। जैसे जैसे चित्त गृद्ध होता जाता है, वैसे ही वैसे कर्म पीछे छट जाता है एवं मिक्त, कर्म अथवा ज्ञानयोग वढते चले जाते हैं।

जब तक चित्त को साधनानुकूल योग्यता प्राप्त नहीं हो जाती; तब तक जीव एकाग्र चित्त हो कर साधना में तल्लीन नहीं हो सकता। क्योंकि उसका चित्त, संस्कारों के कारण चंचल रहता है। ये चंचलता संस्कारक्षय वासना—क्षय होने के उपरान्त हो जाती है। जिसके लिये संस्कारों, वासनाओं, इच्छाओं एवं विकारों का दूर होना अनिवायं है। चित्त की साधनानुकूल ये अवस्था प्राप्त करने का उपाय गीता में '१८' अध्याय में मगवान इस प्रकार बत-लाते हैं। यथा—

अहंकार बलं दर्प कामं क्रोघं परिग्रहम् विमुच्य निर्ममः शान्तो ब्रह्ममूयाय कल्पते ॥ १८–५३ अर्थात् जब तिक प्राचित्ती में स्म अहीकारं, बेलं, दर्प, काम, क्रोघ सब जलकर मस्म नहीं हो जाते तथा उसके स्थान पर चित्त निर्मम अर्थात ममता रहित शान्त नहीं हो जाता तब तक चित्त की मूमिका मगवान का मजन करने योग्य निर्मित नहीं होती। अतः प्रश्न यह नहीं कि जगत् के विषय त्याज्य है अधिक आवश्यकता इस बात की है कि अपने चित्त में जगत् के विषयों के प्रति अपने चित्त में विद्यमान आवर्षण, आसिक्त एवं विकारों को शान्त किया जाय, कर्तव्य, अकर्तव्य की मावना को समाप्त किया जाय तथा अपने द्वारा वित्ये गये कर्मों के प्रति अनुकूलता अथवा प्रति-कूलता का माव समाप्त कर अपने चित्त में जगत् के प्रति आसिक्त को निर्मूल किया जाय तभी कहीं जाकर मनुष्य को ज्ञान, योग, मिक्त, अथवा उपासना इत्यादि की योग्यता प्राप्त होती है, तभी मनष्य को मनवांखित आध्यात्मिक फल प्राप्त होता है।

विशिष्ठजी रामचन्द्रजी को समझाते हुए कहते हैं कि मनुष्य जो मी सुख अथवा दुःख प्राप्त करता है, वह सब अपने कमों के अधीन ही करता है। अतः आज का पुरुषार्थ का कल प्रारव्य होता है। शुम कर्म करने पर शुम संस्कार, और अशुम कर्म करन पर अशुम प्रारव्य निर्मित होता है। शुम प्रारव्य से सुख तथा अशुम प्रारव्य से दुःख की उपलब्य होती है। जब जीव का सुख प्राप्त होता है तब वह उस सुखका श्रेय अपने श्रम अथवा योग्यता को देता है, किन्तु जब उसे दुःख होता है तब दैव को मला बुरा कहता है। जब कि दैव कुछ और नहीं अपने किये हुए कर्मों का समूह एवं प्रारव्यमात्र हैं।

ईश्वर न किसी को सुख देता है न किसी को दुःख देता है। जो जैसा कर्म करता है, वैसा फल प्राप्त करता है। ये जो मनुष्य इस प्रकार की मावना करते हैं कि जो कुछ करता है ईश्वर ही करता है। मनुष्य कुछ नहीं करता किन्तु ईश्वर शक्ति प्रदान करने के अतिरिक्त कुछ नहीं करता। कई वार्त तात्विक दृष्टिसे ठीक न

होते हुए मी सावकों को इस प्रकार की गावना करना लामप्रव होता है। बाच्यात्मिक दृष्टि से हितकर होता है। इस मावना से सावकों को कर्तृत्वामिमान गिलत होने में अत्यंत सहायक है क्योंिक कर्तृत्वामिमान, संस्कारों के संचित होने में अपनी महत्वपूणं मूमिका निमाता है। जब मनुष्य शक्ति को अपनी शक्ति मानता है और जिसके कारण उसमें कर्तापन का माव उदय हो जाता है तो अपने कर्म अथवा कर्तव्य को तो वह अपना मानेगा ही और फिर कर्म का फल अपने मन के अनुकूल चाहेगाही तथा इस प्रकार कर्मचक्र घूमेगा ही। किन्तु जब साधक सब कुछ मगवान पर छोडकर उसे कर्ता मानता है तब स्वतः ही कर्मचक्र घूमने का कम स्तंमित होने लगता है एवं साधक का चित्त घीरे घीरे शुढ़ होना आरंम हो जाता है।

आगे चलकर वांशष्ठजी, रामचन्द्रजी को उपदेश करते हुए कहते हैं कि यदि पूर्व जन्म में उत्तम कर्म किया है तो उसका फल सुख होता है तथा वही बली होता है और उसकी विजय होती है। यदि पूर्व का दुष्कृत्य वली होता है और इस जन्म में शुम कर्म कर और शास्त्रों को विचारे और सुने तथा तदनुकूल आचरण करे तो निश्चय ही वह पूर्व के संस्कारों को जीत हेगा।

 शुम संस्कार अथवा प्रार•घ दव जाता है एवं अपना प्रभाव नहीं दिखा पाता।

यहाँ समझने की बात यह है कि जब तक जीव, शुम, अशुम कमं करता रहेगा तबतक उसके चित्त में शुम, अशुम संस्कार भी संचित होते रहेंगे एवं जीव तद्नुसार सुख अथवा दुःख भोगता रहेगा, किन्तु विशष्ठजी तो जीव के कर्मचक्रको जो कि शुमाशुम संस्कार संचय द्वारा चलता रहता है, तोडने का मार्ग बतलाना, समझाना चाहते हैं। शुभ कर्म अथवा शुभ संकल्प मात्र चित्त में अशुम संस्कारों एवं वासनाओं को दवाने के लिए होता है। साघक का अंति म लक्ष्य तो कर्म को आसक्ति एवं कर्तृत्वामिमान से हटाकर आसिवत रहित, कर्तृत्त्वामिमान से रहित कर्म करने का होता है जिससे जीव या मनुष्य, कर्म करता हुआ भी अकर्मी रह सके, उसके संस्कारों का संचय रुक जाय और चित्त की शुद्धि या संस्कारक्षय का कम आरंम हो जाय , उसके लिए सावकों को कर्मत्याग की आवश्यकता होती है। अर्थात् कर्म के द्वारा ही कर्म चक को तोडना होता है। इस हेतु साधक को अपने कमें के प्रति अपने दृष्टिकोण को परिवर्तित करने की आवश्यकता होती है। अतः जहां मनुष्य पहिले अपने लिए कर्म करता है वहां दृष्टिकोण एवं भावना की परिवर्तित अवस्था में भगवान के लिए कमें करता है। कर्तव्यवृद्धि से कर्म करता है। जिससे उसकी चित्त-शुद्धि का मार्ग प्रशस्त हो जाता है एवं घीरे घीरे उसका कर्मचक टूटने लगता है। चित्त में पूर्व संचित संस्कारों को क्षीण करने के लिए मक्ति, ज्ञान, योग इत्यादि सहायक होते हैं। और जो कि संस्कारों को क्षीण कर उन्हें पुनः उदार होने से रोकते हैं।

यदि मनुष्य पापकर्म अथवा अशुम कर्म करे तथा उसके पश्चात एक शुम कर्म करे तो दोनों कर्म एक दूसरे के विश्व होने पर Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida मी दोनों नष्ट नहीं हो जाते अपितु दोनों स्वतंत्र रूप से अपना अपना फल देते हैं। जहां अशुम कर्म दु:खकारक होता है वहीं शुम कर्म मनुष्य को सुखी करता है। किन्तु एक बात अवश्य है कि शुम कर्म करने पर मनुष्य को पाप कर्म से हटने का एक सुअवसर प्राप्त हो जाता है। यदि मनुष्य इस सुअवसर का लाम उठाए तो उसके द्वारा किये जानेवाले शुम कर्मों का क्रम आरंम हो जाता है जिससे उसके चित्त में संचित अशुम कर्म दब जाते एवं मनुष्य को चित्त की ऐसी संतुलित आवस्था प्राप्त होती है जिससे अशुम कर्मों का फल, दु:ख मी, चित्त को शान्त, गंभीर एवं हे प्रसन्न रखता हुआ, भोग कर समाप्त कर देता है तथा चित्त पर किसी मी प्रकार के विपरित संस्कार संचित नहीं होने देता।

#### × × × ×

परमपूज्य सद्गुरु महाराज स्वामी श्री शिवोम् तीर्यंजी का स्वास्थ्य अच्छा नहीं रहने के कारण उनका प्रवास कार्यंक्रम रह किया गया है तथा विश्रामार्थं वे अब योग श्री पाठ ऋषिकेश में विराजमान हैं।

#### × × × ×

देहाभिमानं परिहृत्य दूरा, दात्मान मास्यन्य व लोकयन्तः।

अहर्निशं ब्रह्मणि ये रमन्तः,

कौपीनवन्तः खलु माग्यवन्तः॥ रे॥

अर्थ - देहामिमान को दूर से ही छोड़कर, अपनी आत्माको अपनेमें ही देखते हुए रात्त-दिन बद्धा में ही रमण करनेवाले कौपीनघारी ही माग्यवान् हैं।

### रामायण तत्त्व

(गतांक से आगे)

लेखक :- डॉ. ताराचन्द्र गर्ग

थी हनुमान जी द्वारा श्री सीता जी की खोज:-

शरीरस्य मूलाधार चक्रं अंघकारमय है वहां ज्ञान का प्रकाश नहीं होने से मनुष्य इन्द्रीय सुख एवं सांसरिक प्रवृत्तियों में उलझा रहता है, वहां अहंअथवा अज्ञान का साम्राज्य हैं। मूलाधार में ही कुण्डलिनी शक्ति निद्रित अवस्था में रहती हैं, अर्थात् वह वहां कैद है। यह मूलाधार ही वह लंका है जिसमें श्री सीता रूपी मागवती कुण्डलिनी रह रही हैं, किन्तु वहां रहने पर भी यह ज्ञान शक्ति अज्ञान रूपी रावण से अलग ही रहती हैं।

इस लंका तक पहुँचने के लिये समुद्र को पार करना पड़ता है। स्वाधिष्ठान स्थिति जल तत्व ही वह समुद्र है। स्वाधिष्ठान चक्र में काम शक्ति का निवास होने से स्वाधिष्ठान को वैधन नहीं किया जाता क्योंकि स्वाधिष्ठान चक्र के जागृत होने से काम शक्ति का विकास होता है। ब्रह्मचर्य के द्वारा प्राण वायु की सहायता से ही कुण्डलिनी का उद्वोधन होता है, यही श्री पवन सुत द्वारा श्री सीता जी की खोज है।

जब कुण्डलिनी शक्ति का उद्बोधन होता है, तो मूलाधार में प्राणवायु के निरोध के कारण उष्णता वढ जाती है क्योंकि शरीर के पार्थिव अंश को सुखाने लगती है यही लंका दहन है। इस विषय के विस्तृत वर्णन के लिसे अधिकानेश्वनकी सीवाध्यक्ते लेखका के सीमान्योद्यम ग्रंथ का अवलोकन करें। यहां हम केवल दिशा निर्देशन हेतु संक्षेप में सब बातों का निरूपण कर रहे हैं। यदि समय मिला तो भागवत प्रेरणा होने पर इन सब का विश्वद रूप से प्रतिपादन करेंगे।

भागवती कुण्डिलिनी शक्ति ब्रम्ह में लीन होने को अत्यन्त आतुर है, परन्तु उनके मिलन में वाद्या है अज्ञान अथवा तमोगुण रूपी रावण इसके नाफ होने पर वह भगवती कुण्डिलिनी शिक्त मूला-घार को त्याग कर पर ब्रम्ह में लीन होगी। तमोगुण के प्रवल साथी है आलस्य, निद्रा, मिथ्याज्ञान अथवा अपरिवद्या आदि। आलस्य ही कुम्मकण है एवं मिथ्या ज्ञान ही मेघानाद है जिनसे हमारे मन को जीत लिया है। मन का अधिदेवता इन्द्र होने से वह इन्द्रजीत है।

> तमस्त्वज्ञानं विद्धिं मोहनं सर्वदेहीनाम् । प्रमादालस्य निद्रामिस्तनिबन्धनाति भारत । गी. १४-९

जिस समय तमोगुण की वृद्धि होती है उस समय सत्व का यूणं अमाव नहीं होता यद्यपि उसमें न्यूनता आ जाती है। यह सत्व का न्यून अंश ही विमीषण है जो वार वार रावण को अच्छी सीख देता है। इस तमोगुण ने हमारी बृद्धि को अपने अंश में कर रखा है यह बृद्धि ही मंदोदरी है जो रावण रूपी अज्ञान को ज्ञान की शरण (भगवान की शरण) में जाने को प्रेरित करने की चेष्टा करती है परन्तु, तमोगुण आधिक्य से हम बृद्धि की वातों को नहीं मानते। श्री रामका समुद्र विजय :- श्री राम को लंका में प्रवेश के पूर्व समुद्र पार करना होता है।

योगारूढ होने से पूर्व ब्रम्हचर्य का पालन आवश्यक है। ब्रम्हचर्य पालन के लिए स्वाधिष्ठान चक्र पर विजय प्राप्त करना आवश्यक है इसके उपरान्त ही हम मूलाघार में प्रवेश कर योगानिन प्रकट कर कुण्डलिनी शक्ति का उद्वोधन कर सकेंगे। स्वाधि ठान चक्र जल तत्व का स्थान है। श्री राधव का समुद्र विजय हमें यही बता रहा है। श्री राध्व का समुद्र विजय हमें यही बता रहा है। श्री राध्व का राध्व विजय हमें यही बता रहा है। श्री राध्व का राध्व विजय हमें यही बता रहा है।

संघर्ष है। यह सात्विक एवं तमोगुणी वृत्तियों कासंघर्ष है जो हमारे मन में हर समय चलता रहता है इसे ही दैवी एवं आसुरी सम्पत्ति का संघर्ष कहा है, यही सारतीय वाड. मय में दैवासुर संग्राम के रूप में भी विणत है। जब हम श्री राम एवं रावण के चरित्रका अध्ययन करते हैं तो दोनों को ही मगवान शंकर के अनन्य मक्त, विद्वान, अत्यन्त वलवान तथा उत्तम कुल में उत्पन्न पाते हैं। दोनों ही राज्य पद के योग्य है। परन्तु श्री राम सतोगुण के मूर्त रूप है एवं रावण तमोगुण का। इन दोनों 'मावों' का परस्पर संघर्ष ही यह युद्ध है—

ब्रह्मदारण्यक उपनिषद् की श्रुति कहती है—
ह्रया ह प्राजपत्या दैवाश्चासुराश्च ।
ततः कानीयसा एवं दैवा ज्यायसा ॥
असुरास्त एषुलोकेष्वस्पर्धन्ति ।
(अध्याय १ ब्राम्हण ३ ऋचा-१)

इस पर माध्य करते हुये मगवान श्री शंकराचार्य लिखते हैं — शास्त्रजनितकर्ममाविताद्योतनादेवामवन्ति । त एव स्वामाविक । प्रत्यक्षानुमान जनित दृष्ट प्रयोजन कूर्म ज्ञान मविता असुराः । स्वैष्वासुषु रमणात सुरैम्यो वा देवेम्योअन्यत्वात ।

देवाणां च सुराणां च वृत्युद्मवामिमवो स्पर्धा । कदाच्छिास्त्र जितत कमं ज्ञान मावनारूपा वृतिः । यदा चोद्मवित तदा दृष्ट प्रयोजना प्रत्यक्षानुमान जिति कमं ज्ञान मावनारूपा तेषामेव प्राणानां वृतिरा सुर्यामिमूयते । स देवानां जयोऽसुराणां पराजयः । कदाचितद्विपर्ययेण देवानां वृतिरिमिमूयत आसूर्याः उद्मवः । सोऽसुराणां जयो देवानां पराजयः एवं देवानां जये धमं मूयस्त्वादुत्कर्षं आ प्रजापितत्व प्राप्ते । असुरजयेऽधमं मूयस्त्वादयकर्षं आस्था वरत्व प्राप्तेः । उमय साम्ये मनुष्यत्व प्राप्तिः ।

इस समर में तमोगुण के मुख्य सहायक है आलस्य एवं मिथ्या ज्ञान । मिथ्या ज्ञानि अत्यास प्रेंबल हैं। मृण प्रांकी विकास जीतन। अत्यन्त दुष्कर है। ये दोनों ही कुम्मकर्ण एवं मेघनाद हैं। मेघनाद इन्द्रजीत है। मन का अधिष्ठाता इन्द्र है, मिथ्या ज्ञान ने हमारे मनको जीत लिया है इस को हराने के लिये हमें विवेक की आवश्यकता होती है विन। विवेक के हम इस पर विजय नहीं पा सकते। श्रीलक्ष्मण (विवेक) ही मेघनाद को हरा सकते थे।

रादण वध — रावण के वध करने के लिये श्री राम को सबसे पहले शक्ति साधना करनी पड़ती है और उसके उपरान्त विभीषण की सहायता से रावण की नाभी में स्थित अमृत कुण्ड का ज्ञान प्राप्त कर अग्निवाण से उसका शोषण कर रावण के सिर काटकर उसका वध करते हैं।

जीवात्मा को तमोगुण का संहार करने के लिये सर्वप्रथम आव-स्यकता होती हैं साघन की। उसके बाद तमोगुण आवृत्त सत्वगुण तमोगुण का त्याग करता है। विमीषण का रावण त्याग) अर्थात् सतोगुण की वृद्धि होती हैं। जिसकी सहायता से हमारे शास्त्र ज्ञान की वृद्धि होती है और हमें पता चलता है कि वृत्तियों का उदय इच्छाओं के कारण होता है एवं इच्छायें कमों के संचय के कारण होती हैं जब तक पूर्ण रूप से वृत्तिशमन नहीं होगा, हम ब्रम्हम् माव को प्राप्त नहीं कर सकते, बार बार जीव माव को ही प्राप्त होंगे। इसलिये हमें कमों का नाश करना होगा। ये कमें ही वह नामी हैं (केन्द्र) सर है जिसे सुखाना होगा यह केवल ज्ञानाग्निद्वारा ही संभव हैं। यही वह अग्नि-बाण है। मगवान गीता में कहते हैं—

> "ज्ञानाग्निः दग्धकर्माणि ॥९॥ यथाघांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसःत् कुरुतेऽअर्जुन । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मस्मसात्कुरुते तथा ॥३८॥ अः ४ गीता

रादण द्वारा स्त्रीता हरण एवं रावण चघ- प्रसंग को नीचे लिखे प्रकार से मा समझा जा सकता है—

रावण अर्थात् तमोगुण आवृत्त जीव माव में मी मिनतका वीज तो रहता है, परन्तु पहले वह सम्यक् रूप से प्रस्फुटित नहीं होता। रावण भगवान शंकर का पण्म भक्त होने पर भी उसके हृदय में देवताओं पर आधिपत्य की कामना थी अर्थात् मन संसार सुख में रमा हुआ था। उस समय रावण को ब्रम्ह विद्या की कामना नहीं थी। यह प्रथम अवस्था है। जब उसका ब्रम्ह विद्या (मागवती सीता जी) से साक्षात्कार हुआ तव उसके हृदय में व्रम्ह विद्या की कामना उत्पन्न हुई और उसे प्राप्त करने के लिये प्रयत्न करने लगा। जब शास्त्र के अध्ययन एवं गुरु के उपदेश श्रवण द्वारा जीव को ब्रम्ह विषयक ज्ञान प्राप्त होता है, तब आव्यात्म मार्ग पर चल कर ज्ञान प्राप्ति का प्रयत्न करता, मुक्ति के लिये प्रयत्नशील होता है। रावण को सभी ने कहा 'सीता जी को छोड दो,' परन्तु रावण नहीं माना। बहुत समझाया कि श्री सीता जी को नहीं छोडोगे तो सर्वनाश हो जायेगा, किन्तु रावण ने, कहा, "सर्वनाश होने पर भी मैं नहीं छोडूँगा।" यह जीव की मिनत में दुढता प्राप्त होने की स्थिति है। जब मक्त के हुदय में मिक्तका आविर्मांव होता है जब उसे आराध्य का रूप कुछकुछ समझ में आता है और तब वह उसे सर्वनाश अर्थात् जो कुछ सांसारिक है उस सवका नाश होने पर भी वह उनको छोडना नहीं चाहता। मक्ति की अंतिम अवस्या में मक्त का अहं माव विगलित हो जाता है या यूं कहें कि अहं भाव का नाश हो जाता है यही अहं की मृत्यु है। कहा है-

> प्रेम गली अति सांकरी या में दो न समाहीं जब मैं था तो हरि नहीं हरि है तो मैं नाहीं ॥

यह अहंम।व का नाश ही रावण का मगवान श्री राम (अर्थात् घर्म) हारा पराजित होकर मृत्यु को प्राप्त होना है।

भी सीता जी की अधिनपरीक्षाः जानागिन के प्रगट होने पर ही कुण्डलिनी का वास्तविक स्वरूप अर्थात् ब्राम्ह शक्ति का उदय होता

हैं यही श्री सीता जी के वास्तिवक स्वरूप का पुनः अग्नि से प्रगट होना है। श्री राम का अयोष्या आगमन एवं राज्याभिषेक :- जब यह जीवात्मा तमोगुण रूपी रावण का संहार कर लेता है एवं अपनी वहिर्मुखी वृत्तियों का संहार कर लेता है तव वह पुनः योग मार्ग पर अग्रसर होता हुआ इस देह में ब्रम्ह भाव को प्राप्त करता है और भाव साम्राज्य का अधिपति होकर निवास करता है।

पुत्र प्राप्ति -: जब हम त्रम्हमाव को प्राप्त कर लेते हैं तब इसके फल स्वरूप रस एवं आनन्द उदयहोता है जो कि लब-कुश नामक दो पुत्र हैं।

#### श्री सीता जी का पुनः पृथ्वी प्रवेश :-

कुण्डलिनी शिक्त मूलाधार से उठकर सहस्रारस्य परब्रह्म (श्री राम) के साय कुछ समय तक सहवास करने के पश्चात पुन: मूलाधार में अ जाती है। यदि कुण्डलिनी शिक्त अधिक समय तक सहस्रार में ही इक जाये तो यह शरीर नहीं रहेगा। शिक्त का यह आरोहण ऋम ही मगवती श्री सीता जी का लीला प्रागटक है एवं अवरोहण लीला संवरण है।

ऐसा ब्रह्मज्ञानी जब शरीर त्यागता है तो वह पुनः देह घारण नहीं करता अर्थात् मोक्ष को प्राप्त होता है और उसकी समस्त शक्ति (इंद्रियाधिष्ठात्री आदि) ब्रह्म में लीन हो जाती है। यही मगवान का अयोध्यावासियों सहीत परम घाम गमन है।

आशा है विज्ञ पाठक त्रुटियों की ओर ध्यान न देकर इस से प्रेरणा लेकर इस दिशा में अधिक अध्ययन कर अपने मावों की अमिव्यक्ति के द्वारा योगदान प्रादन करेंगे

× × ×

# श्री गुरु ग्रंथ साहिब

#### — स्वामी श्री शिवोम् तीर्थ त्री

प्रस्तुत चार शब्दों में जीवन की चार अवस्थाओं का वर्णन है। पहला शब्द गुरुनानक देव जी के मुख से उच्चरित हुआ जव वह वणजारों के एक गांव में गए तथा पुत्र—शोक संतप्त एक वणजारे से मेंट हुई। यहां जीव की वणजारा और आयु को रात्री कहकर एक रूपक में वर्णन किया गया है। दूसरा शब्द मी गुरुनानक देव जी का ही है। पहले पद में गर्माधान, वाल्यावस्था, यौवन और मरण, आयु के चार माग किए गए हैं। दूसरे पद में बाल्यावस्था, युवावस्था, प्रौढावस्था तथा वृद्धावस्था के रूप में विचत किया गया है। तीसरा शब्द गुरु रामदास जी का है। उन्होंने भी गुरुनानक देव जी के पदों की परम्परा के अनुरूप ही वणजारे अर्थात् जीव को उपवेश किया है। उसी परम्परा पर चलते हुए पांचवें गुरु महाराज श्री अर्जून देव जी ने मी अपनी शैली के अनुसार, आयु को चार मागों में विमक्त किया है।

सिरीरागु महला १ पहरे घरू १

पहिलै पहरै रैणि कै वणजारिया मित्रा हुकमि पद्द्या गरमासि। उरघ तप अंतरि करे वणजारिया मित्रा खसम सेती अरदासि। खसम सेती अरदासि बखाणै उरघ घिआनि लिव लागा। नामरजादु आइआ कलि मीतरी बाहुडि जासी नागा। जैसी कलम वुडी है मसतिक तैसी जीअडे पासि। कहु नानक प्राणी पहलै पहरै हुकमि पद्द्या गयम।सि ॥१॥

हे वनजारा मित्र! जीवन की आयु रूपी रात्रि के प्रथम प्रहर Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida में जीव, परमात्मा के आवेशनुसार माता के गर्भ में आता है जब तक जीव, माता के गर्भाशय में रहता है, सिर नीचा तथ। टांगें ऊपर किए तपस्या में लीन परमात्मासे प्रार्थना करता है। हे प्रमु! मुझे इस दुख से छुडाओ। मैं जीवन भर तुम्हारा घ्यान एवं नामस्मरण करूंगा। उलटा लटका हुआ जीव, एकाग्र चित्त होकर परमात्मा के घ्यान में रत रहता है। जीव संसार में मर्यादा का बंघन लेकर नहीं आता। अर्थात्, वर्ण, आश्रम, घर्म, देश इत्यादि वंघनों से मुक्त होता है। न ही मृत्यु समय यहां की कमाई हुई घन-संपत्ति ,घर-परिवार, मित्र-शत्रु माव इत्यादि ही साथ लेकर जाता है। विघाता ने जीव के पूर्वनिर्मित कर्मानुसार उसके माग्य में जो लिख दिया है। उसी के अनुसार उसे मुखदु:ख, हानि-लाम, अथवा मोग सामग्री उपलब्ध होती है। गुरुजी कहते हैं कि आयु की अवस्था रूपि रात्रि के प्रथम प्रहर में जीव माता के गर्म में स्थित होता है।

माव यह है कि यहां गुरुजी मनुष्य जीवन को रात्रिसे उपितत कर रहे हैं। रात्रि का अर्थ है—तम या अंघेग। अर्थात् जो जी माया, अविद्या अथवा मरम में पड़ा होता है उसका जीवन रात्रि के समान ह और जिस मनुष्य के चित्त में अज्ञानान्धकार नष्ट होकर ज्ञानोदय होता है उसका जीवन दिन के समान हैं। इसका अर्थ यह हुआ कि यहां गुरुजी अज्ञान में पड़े हुए जीव की आयु को रात्रि कहकर जीव को उपदेश करते हैं। दिन और रात्रि को मिलाकर आठ प्रहर होते हैं, जिनमें से चार प्रहर रात्रि के होते हैं। तो यहां आयु का प्रथम प्रहर अज्ञान में वद्ध जीव के गर्मधारण होने पर आरंग होता हैं।

जो जीव अज्ञान से बद्ध होने के कारण, जगत में सुखदु:ख के संस्कार संचय करके अपने चित्त की वासना के अनुरूप, शरीर छोड़ने के उपरांत, अगला शरीर घारण करने के लिए, गर्म में प्रवेश करता है अद्धरेशार्मा हस्या हों को सिक्ष स्वित की तथातनाएँ सहन करनी पडती है। वहां अन्धकार होता है। गर्म की गर्मी होती है और

जीव सिर नीचे और पांव कपर कर उलटा लटका हुआ होता है। इस यातना से छटकारा प्राप्त करने के लिए जीव तडपता है और मगवान के प्रति दत्तचित्त होकर प्रार्थना करता है। हे मगवान' मेरा इस दुःख से उद्धार करो। मैं आजीवन आपका ध्यान और नाम—स्मरण कहंगा।" जन्म लेने के उपरांत, जगत् में आकर मनुष्य पुनः विषयों के प्रति एवं आकर्षित होकर, तथा सुखी दुःखी होकर, संस्कार संचय करके अपनी अशुभ वासना को उदय कर लेता है और अगले जन्म की व्यवस्था करके, इहलीला समाप्त होने पर, फिर गमं में प्रवेश करता है और इस प्रकार पुनः गर्म धारण करता और फिर मृत्यु को प्राप्त होकर दुःख भोगता है।

दूजै पहरे रैणि कै वणजारिआ मित्रा विसरी गइआ थिआनु। हथो हिथ नजाईऐ वणजारिआ मित्रा जिंड जसुदा घरि कानु। हथो हथ नाइए प्राणी मात कहैं सुतु मेरा। चेति अचेत मूड मन मेरे अंति नही कछु तेरा। जिनि रिच रिचआ तिसिंह न जाणै पहरे विसरी गइआ थिआनु ॥२॥

हे वनजारा मित्र जीवन की अवस्था रूपी रात्रि में जब जीव गर्म त्याग कर जन्म घारण करता है तब परमात्मा के घ्यान एवं नाम—स्मरण को मूल बैठता है। अर्थात् गर्म के अन्दर की गई अपनी प्रतिज्ञा को विस्मृत कर देता है। उसके सगे संबंधी उसे हाथोंहाथ नचाते तथा प्रसन्न होते हैं' जैसे यशोदा के घर कान्हा ने जन्म लिया हो। परिवार के सभी सदस्य बच्चे को उठाकर खैलाते एवं उछालते हैं और जननी उसे मोहवश अपना पुत्र कहकर अभिमान करती है। हे मेरे मूढ मन होश में आकर प्रमुका स्मरण कर, क्योंकि इस जगत को छोड़कर चलते समय कोई भी तेरा सहायक होनेवाला नहीं है। जिसने यह पंचमौतिक शरीर निर्माण किया है, तु उसे ही नहीं जानता, पहिचानता? तुझे चाहिए कि तू अपने चित्त में निरंतर उसी का घ्यान कर। गुरु नानक देवजी कहते हैं कि जीवन की अवस्थारूपी रात्रि के दूसरे प्रहर में जीव परमात्मा का घ्यान विस्मृत कर बैठता है।

भाव यह हैं कि जब मनुष्य इस जगत में जन्मघारण करता हैं तो जन्म से युवावस्था प्राप्त होनेपर्यंत अर्थात् वाल्यकाल और किशोरावस्या उसकी आयु रात्रि का दूसरा प्रहर होता है। कवीर साहव कहते हैं-"बालपना सव खेल गैंवायों" अर्थात् बाल्यावस्था खेल खाकर व्यर्थ नष्ट हो गई। उससे पूर्वशै शवावस्था में जीव के परिवार अन उससे तरह तरह के लाड प्यार करते हैं, प्रसन्न होते हैं और माता उसे देखकर गर्व से "मेरा बेट।" कहती है और इसी प्रकार शैंघव अवस्था, वाल्यावस्था, किशोरावस्था एवं कुमार अवस्था जीवन जगत् के विषयों में खेलते, खाते समाप्त हो जाती है, किन्तु मनुष्य को परमात्मा का घ्यान और नामस्मरण याद नहीं आता। अतः गुरुजी स्रमित जीव के उन की मूढ अवस्था की अार इंगित करते हुए कहते हैं 'कि "ऐ मूढमन, जीवनरात्रि का दूसरा प्रहर भी तूने जगत के निषयों में गंना दिया, अब तो परमात्मा, जिसने तुझे यह मनुष्य जीवन प्रदान किया है, तेरे लिए समी सुखसुविघाएँ जुटाई हैं और प्रतिक्षण तेरा आघार है, का अब तो घ्यान कर। क्योंकि यह जगत जिसके अन्दर तू रम रहा है, यहीं रह जाएगा। तेरे साथ केवल, उस जगत् के विषयों के संपर्क में आने के कारण सुख दु:ख आदि के संस्कार ही साथ जाएंगे। अथवा यदि तू परमात्मा का ध्यान एवं नाम-स्मरण करेगा और अपने चित्त को शुद्ध कर लेगा तो चित्त की यह निर्मलता ही तेरे साथ जाएगी । अतः तू निरंतर उसी परमात्मा का सम्यक् ज्ञान अपने हृदय में घारण करे। गुरुजी कहते हैं कि मनुष्य जीवन की आयु रूपी रात्रि का दूसरा प्रहर भी जगत् के प्रति आसक्त होकरे<sup>d</sup>एवं प्रिंगितिना की प्रिंशित हो जाता है।

तीज पहर रैणि कै वणजारिआ मित्रा घन जोवन सिउ चितु।
हरि का नामु न चेतही वणजारिआ मित्रा वघा छूटहि जितु।
हरि का नामु न चेते प्राणी विकलु भइआ सिंग माइया। घन सिउ
रता जोवनि मता अहिला जगमु गवाइला। घरम सेती वापार
न कीतो करमु न कीतो मितु। कहु नानक तीजै पहर प्राणी घन
जोवन सिउ चितु ॥३॥

हे वनजारा मित्र! जीवन की अवस्थाख्यी रात्रि के नृतीय प्रहर में जीव का चित्त घन यौवन में आसकत हो जाता है। अर्थात् घन संचय करने और यौवन के भोग भोगने में संलग्न हो जाता है। वह भगवान का घ्यान एवं न। मस्मरण नहीं करता, जिससे वह माया ख्यी बंघन से निवृत्त हो सकता है। जीव परमात्मा के नाम का स्मरण नहीं करता और इसके विपरित माया के संसर्ग में आकर सदैव सुखी दुखी होता एवं सुख दु:ख के संस्कारों को पुष्ट करता रहता है। वह घन के मोह एवं यौवन की मस्ती में एसा लीन हो जाता है कि इस अत्युत्तम एवं अति दुर्लम मनुष्य शरीर को एसे ही गंवा देता है। फिर न तो अपने कर्तव्य-अकर्तव्य का निर्णय करके कर्तव्य का कर्म करता है और न ही शुक्ल कर्मों के साथ अपनी मित्रता बनाता है। गुक्जी कहते हैं कि जीव के जीवन की आयुष्ट्यी रात्रि का तीसरा प्रहर भी घन; यौवन की आशा तृष्णा में ही नष्ट हो जाता है।

भाव यह है कि जीवन के आयुरूपी तीसरा प्रहर उपस्थित होने पर भी जीव सावधान नहीं, अपितु धन यौवन में आसकत और मदमत्त हो जाता है। वह उचित अनुचित अथवा धमें अधमें का विचार नहीं करके किसी भी प्रकार धन संचयकरना और अपने लिए अधिकाधिक सुविधाएं जुटाना ही उसके जीवन का लक्ष्य बन जाता है। वह अवसर कुअवसर का विचार किए विना यौवन का मोग मोगने में लिप्त हो जाता है। और इस प्रकार जगत्

और जगत के विषयों के प्रति आसकत होकर इस अमूल्य नरदेह रत्न को व्यर्थ नष्ट कर देता है। जो मनुष्य-शरीर मगवान का नाम-स्मण्ण तथा घ्यान करने के लिए उपलब्ध होता है उसे घन-यौवन की मस्ती में गँवा बैठता है। यदि जीव कर्तव्य वृद्धि से कर्म एवंनाम-स्मरण करे तो उसका चित्त क्षुद्ध होकर उसे चिर-शांति एवं आत्मानंदकी उपलब्धि हो सकती है। गुरुजी कहते हैं कि जीव के जीवन रूपी रात्रि के तृतीय प्रहर में भी वह नहीं सम्हल्ता एवं भोग-विलास में पडकर जीवन को व्यर्थ कर देता है।

चर्चे पहरे रेणि के वणजारिया मित्रा लावी आइआ खेतु। जा जिम पकडि चलाइआ वणजारिया मित्रा किसै न मिलिआ मेतु। मेतु चेतु हिर किसै न मिलिआं जा जिम पकडि चलाइआ। झूठा स्वनु होआ दो आलै खिन मिह मइआ पराइआ। साई वसतु परापति होई जिसु सिउ लाइआ हेतु। कहु नानक प्राणी चरुये पहरे लावी लुणिआ खेतु॥४॥१॥

है वनजारे नित्र! जीवन की आयु रूपी रात्रि के चौथे प्रहर में जीवन—रूपी खेत को काटने के लिए यमदूत आधमकते हैं। अर्थात् शरीर का खेत तब तक पककर कटने के लिए तैयार हो जाता है—अर्थात् जब वृद्धावस्था बीत जाती है तब यमदूत जीव को पकडकर और मांति मांति की यातनाएँ देते हुए जीव को ले जाते हैं। है मित्र! जब यमदूत जीव को दुःख देते हुए साथ ले चलते हैं तो तो यह रहस्य अर्थात् प्राणों का शरीर से अलग होने का रहस्य किसी को जात नहीं होता। जीव के यमदूतों का होते ही सगे संबंधी रूदन करते हैं। किन्तु वह रदन भी स्वार्यवश होने के कारण मिथ्या ही होता है। आगामी लोक में जीव को वही कुछ प्राप्त होता है जहां पर उसकी वित्त वित्ति एका स्वर्ही होती है—अर्थात् माया के चक्र में उसकी वृत्ति लीन रहती है। गुरुजी कहते हैं कि

जीवन रात्रि के चौथं प्रहर में मनुष्य जीवन का पका हुआ खेत, खेत काटनेवाले के द्वारा काट लिया जाता है। अर्थात् वृद्धावस्था में शरीर का अंत निकट आ जाता है और समय पर यमदूत जीव को पकडकर ले जाते हैं। अर्थात् शरीर को प्राणों से अलग कर देते हैं।

माव यह है कि यौवन के पश्चात् रात्रि की चौथी अवस्था बुढापा और मृत्यु है। बुढापे में आकर जीव का चित्त अधिक चंचल किंतु विषय मोग में इन्द्रियाँ शिथिल हो जाती हैं। अन्ततः इन्द्रियों के आधार पर प्राणशक्ति की ऋियाशीलता समाप्त हो-जाती है। गुरुजी इस अवस्था को "लावी आइआ खेतु" कहव र प्रतिपादन करते हैं। अर्थात् जिस प्रकार खेत की फसल पक जाने पर फसल को काट लिया जाता है इसी प्रकार मृत्यू भी इस शरीर रूपी खेत की फसल को काट लेती है। अर्थात् जीव मृत्यु को प्राप्त होता है। फसल काटने का ये दृश्य अर्थात् प्राण-शक्ति का इन्द्रियों के आधार पर ऋियाशीला की समाप्ति, किसी के देखने में नहीं आती। लोग कहते हैं कि वह मर गया किन्तु वह मर कैसे गया इसका रहस्य कोई देख, समझ नहीं सकता। उस समय जीव के संगे संबंधी ,जिनकी जीव के प्रति आसंक्ति होती है, मोहवश रुदन करना आरंम कर देते हैं। किन्तु इनका यह रुदन भी जगत् एवं जगत् के विषयों की मांति ही मिथ्या तथा स्वार्थपूर्ण होता है। वे लोग वियुक्त हो रहे जीव के प्रति रुदन नहीं करते वरन् अपने स्वार्थ की पूर्ति में विघ्न उपस्थित हुआ देखकर विचलित होते हैं। गुरुजी कहते हैं कि वर्तमान जन्म में जीव को वही प्राप्त होता है जिसमें उसका चित्त लीन रहता है। यदि जीव सांसारिक विषयों में एकाग्र चित्त रहता है तो पुनः संसार में लीटकर आता है। और यदि जीव प्रम के ध्यान एवं नाम-स्मरण में लीन होता है तो उसी को प्राप्त होता है। इस िल्ए जीव को चाहिए कि जगत् के विषयों का त्याग कर प्रमु के नाम—स्मरण एवं ध्यान में अपने चित्त को एकाग्र कर सदैव के लिए जगत् के सुखदु:ख से छटकर, निवृत्त होकर प्रमु में लीन हो जाएँ किन्तु गुरुजी कहते हैं कि जीव जिस प्रकार अपनी जोवन शक्ति के प्रथम तीन प्रहर जगत् के विषयों के चितन में व्यतीत कर देता है इसी प्रकार चतुर्थ प्रहर भी जगत् की वासना मन में लिए हुए व्यतीत करता है:। तथा इस जगत् को छोडकर चला जाता है। किन्तु चित्त में जगत् की वासना रहने के कारण उसे पुनः जगत् में ही लौटकर आना पडता है। इस प्रकार जन्म—मरण का चक्र घूमता रहता है।

| आजींवन सदस्यता (जून १९८३ तक)                      |        |
|---------------------------------------------------|--------|
| १७- श्री हरिरामभाई ठक्कर                          | .वम्बई |
| १८- " टी. एस. कृष्णन्                             | _"     |
| १९- " आर. वेन्कटरामन्                             | -"     |
| २०- " सुरेन्द्र जे. वद्रे                         | _"     |
| २१- " वी. एस. निगुडकर                             |        |
| २२- " ए. के. सिंहा                                |        |
| २३- " आर. जी. वैंगनकर                             |        |
| २४- " कुमारी सन्ध्या वैंगनकर                      |        |
| २५- श्री एस. जी. राव                              |        |
| २६- " एस. एस. खण्डेलवाल                           |        |
| २७- " ई. एम. शंकर                                 |        |
| २८- " एस. एस. टीलो                                |        |
| २९- " सतीश प्रमु                                  |        |
| ३०- "पी. के. रूपारेलिया                           |        |
| ३१- " मतहरू शाल एम् una Collection, Norda · · · · |        |
| ३२— "बी. पी. पगंजपे                               | _"     |
|                                                   |        |



### —स्वामी भी शिवोम् तीर्थं जी

प्रश्न:- किया शक्ति की क्रियाओं के समय षट्चक्रदर्शन क्या मानसिक ग्रम अथवा साधना की प्रगति हैं ?

उत्तर:-इस प्रश्न का उत्तर समझने के लिए सर्वप्रथम पट्-चक का स्वरूप समझ लेना चाहिए। हमारे शरीर में मुलाघार से लंकर सहस्रार तक सात भाग कर दिये गये हैं। जिनमें प्रत्येक भाग को एक चक्र कहा जाता है। इस प्रकार मूलाघार, स्वाधि-ष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध, आज्ञा व सहस्रार ये सात चक्र हैं। वास्तव में ये सातों चक्र शरीरके अन्दर नाडियों के केंद्र (Centres) हैं । शक्तिकी क्रियाएँ इन चक्रों के आघार पर अनुमव में आती हैं। अर्थात् शक्ति इन चक्रों के आधार पर कियाएँ करती हैं। जैसे विजली किसी आधार पर कार्य करती है। पंखे के आघार पर घूमने का कार्य करती है। इसी प्रकार शक्ति जागृत होकर चक्रों के आघार पर चक्रों के अनुसार कियाएँ करती हैं। जैसे पेट की कियाएँ मणिपूर का कार्य है। नादश्रवण अनाहत का कार्य है। रोना, हँसना, चिल्लाना, हाथों का पटकना इत्यादि विशुद्ध चक्र की क्रियाएँ हैं। तथा आज्ञा चक्र पर चित्त एकाग्र होकर घ्यानावस्था को प्राप्त करता है। साधना में इन चक्रों पर क्रियाएँ, चित्त में संचित संस्कारों के उदय होकर ऋियाओं में परिणत होने पर अनुमव में आते हैं। क्रिया-शक्ति संस्कारों के आघार पर क्रियाएँ करवाती है मौतिक स्तर Adva Vidakhau कियाएँ lle होती Nक्टेंब उनका आधार कोई न कोई चक्र होता है। अब इसको केवल मात्र मन की म्रांति कैसे मान्रा जा सकता है ? वैसे तो वेदान्त की दृष्टि से यह संपूर्ण जगत ही मन की भरांति है। अतः जगत् में होनेवाली (घटित) घटनाएँ एवं दृश्य प्रपंच सव का सव मरम मात्र है। चित्त में उदय होनेवाले संस्कार, मानसिक संकल्प-विकल्प, चित्त में उदय होनेवाली वृत्तियाँ, शक्ति के द्वारा, विभिन्न चन्नों पर प्रकट होनेवाली क्रियाएँ, वेदान्त की दृष्टि से म्प्रम मात्र हैं। किन्तु इतना कह देने से तो काम नहीं चलता। योग की दृष्टि से ये सब कियाएँ वास्तविक हैं। तथा चित्त के अंदर संचित संस्कारों को क्षीण करने का कार्य करती हैं। योग, जगत् को असत्य नहीं मानता वरन् इस जगत् के प्रति हमारे चित्त में आसक्ति का माव समाप्त कर चित्त को शुद्ध कर, अहंकार को क्षीण कर एवं बुद्धिपर पडे अविद्या के आवरण को उतारकर आत्मस्थिति प्राप्त करना योग का लक्ष्य है। जब हमारा लक्ष्य इस जगत् से हटकर आत्मस्थिति की प्राप्ति हो जाती है तो हमारा जगत् के दु:खों से खुटकारा हो जाता है। इस प्रकार योग में जगत् व उसकी अनुमृतियाँ मिथ्या नहीं, सत्यवत् है। जगत् सत्य हो या मिथ्या, इससे साधक को कोई प्रयोजन नहीं होता।

इस दृष्टिकोण से यदि विचार किया जाय तो ये चक्रपर होनेवाली अनुमूर्तियाँ, चित्त में पड़े संस्कार व वासना कुछ भी मरम नहीं है। वास्तविकता है। इस संबंध में एक बात और समझने के योग्य है कि ये चक्र वास्तव में भौतिक शरीर के चक्र नहीं हैं, वरन् महामाया, जगदम्बा मगवती के चक्र हैं, अथवा शक्ति या चैतन्य के चक्र हैं। जिनकी अनुमूर्ति मौतिक स्तरपर नाडियों के केन्द्र—स्थानों पर होती है, इसलिए ये भौतिक नाडियों के केन्द्र—स्थान ही उसके चक्र माने जाते हैं।

प्रश्न:—जब इष्ट्र देव की आकृति दिखायी देती है तब मन बहुत देर तक एकाग्र नहीं रहता।

उत्तर:-इष्ट देव की आकृतिकी अनुमूति का तात्पर्य मैं वह समझता हूँ कि राम, कृष्ण या शंकर इष्टदेव हैं और साघना में जब कमी आपको इष्ट देव मी आकृति दिखायी देती है तो उसे आप इष्टानुमूति की संज्ञा देते हैं। अब प्रश्न यह है कि इस प्रकार की अनुमूति क्या है? हमारे चित्त में विभिन्न प्रकार के शुमअशुम संस्कार संचित हैं। कभी हम राम के मक्त हुए तो कभी कृष्ण के, शंकर, हनू मानजी आदि के संस्कार हमारे चित्त में संचित हैं। जब साघक की कुंडिलिनी शक्ति अथवा आल्हादिनी शक्ति अंतर्मुखी जागृत होकर इन संस्कारों के आघार पर क्रियाशील होती है तो चित्त में वे संचित संस्कार उदय होकर उस उस देवता की आकृति घारण कर हमारे चित्त में उपस्थित होते हैं। जिसे हम उस देवता विशेष का साक्षात्कार मानते हैं। वास्तव में वह देवता विशेष का साक्षात्कार न होकर कियाशिक्त की किया मात्र होता है ! वर्तमान जन्म में हम अपने स्वमाव, योग्यता एवं चित्तमूमिका के अनुसार अपना एक इष्टदेव निर्घा-रित करते हैं। अर्थात् हम परमात्मा का एक स्वरूप निश्चित करते हैं। परमात्मा का स्वरूप कैसा है। यह हमने देखा नहीं। वास्तव में जब तक हमारा साघन कर्तृत्वामिमान साघना के आघार पर चलता है, तव तक हम अपना चित्त स्थिर करने के लिए अवलंबन के रूप में इण्टदेव की एक आकृति निर्वारित करते हैं। यह केवल मात्र व्यान का आधार अथवा अवलंबन मात्र होता है !। जब हमारी शक्ति अंत\_ र्मुखी जागृत हो जाती है तब साघक को इस प्रकार इष्ट निर्घारण की विशेष आवश्यकता प्रतीत नहीं होती। मान छो कि एक साधक का इष्ट मगवान शंकर है, किन्तु जब उस साबक की शक्ति चित्त के आघार पर कार्य करना आरंभ करती है, उसके चित्त में मगवान राम का मंत्र, आकृति एवं एकाग्रता के संचित संस्कार, चित्त में उदय होकर वैसी कियाएँ करती हैं। तो साधक को शंकर मगवान के दर्शन नहीं, अपितु मगवान राम्न के दर्शत होते हैं। हमें। स्कार हेसे आर्फ़समाजी सावक का पता है जिसने कभी भी अपने जीवन में भगवान शंकर की आराधना

नहीं कि किन्तु जब गुरु कृपा से उसकी शक्ति अंतर्मुखी जागृत हुई तो उसे मगवान शंकर की अनुमूति आरंभ हो गयी।

इष्टदेव की इस अनुमूति के विवरण के पश्चात् अव हम आपके प्रक्त पर आते हैं। जिसका उत्तर उस उत्तर को समझ लेने के पश्चात् बहुत स्पष्ट हो जाता है । आपके चित्त में शक्ति जागृत होकर क्रिया करती है। ये ऋयाएँ आप नहीं करते, स्वयंमेव होती हैं। जैसी, जितनी और जब तक किसी किया विशेष की आवश्यकता होती है, उतनी ही देर, शक्ति वह किया करवाती है। आपके चित्त में जब जिसी देवता विशेष के संस्कार उदय होते हैं। तो उस चित्त में संस्कारों को क्षीण करना, शक्ति का लक्ष्य होता है। वे संस्कार एक मिनिट, दो मिनिट या घंटों दो घंटे की एकाग्रता के हो सकते हैं। जितनी देर के वे संस्कार होंगे, उन्हीं की किया होगी। जितनी प्रगाढ एकाग्रता की उस संस्कार को क्षीण करने में आवश्यकता होगी, उतनी ही प्रगाढ एकाग्रता की अनुमूति होगी । तात्पर्य यह है कि इस साघन प्रणाली में एका-ग्रता साघक का मुख्य लक्ष्य नहीं होता, चित्त के संचित संस्कार क्षीण करना मुख्य हाता ह। इसी प्रकार रोना, हँसना, गाना. चिल्लाना, कूदना नाचना, कांपना, आसन, मुद्राएँ व प्राणायाम इत्यादि जिस प्रकार की भी ऋिया की आपको आवश्यकता होगी अथवा आपके संस्कारों को क्षीण करने के लिए होगी, वही किया आपको होगी।

साधक सामान्यता अपनी साधना प्रणाली में चित्त की एकाप्रता पर ही ध्यान देता है और यह मूल जाता है कि अपनी साधन प्रणाली में एकाप्रता के पीछे साधक न मागे। जब शक्ति चित्त के अंदर कार्य करना आरंम कर देती है तो चित्त के संस्कारों को जैसे जैसे क्षीण करती चली जाती है वैसे ही वैसे चित्त शुद्ध होता जाता है। चित्त में चंचलता का कारण, ये संचित संस्कार ही होते हैं। जब संचित संस्कार चित्त में क्षीण हो जाते हैं। चित्त में स्वमावतः ही एकाप्रता की स्थिति प्रकट होने लगती है। अपनी साधन

प्रणाली में साधक को एकाग्रता का अम्यास करना नहीं है, वरन् चित्त में संचित संस्कार क्षीण करने की आवश्यकता है।

प्रश्तः—साधन के दौरान कभी कभी उच्चाटन होता है । इसका क्या, कारण है? समझ में नहीं आता ।

जत्तर:-यह हम पहले कई वार कह चुके हैं कि साधन का होना अथवा नहीं होना, मंद होना अथवा तीव्र होना सावक की चित्त स्थिति पर है। जब कभी सत्वगुणी संस्कार साघना के अनुकूल चित्त में उदय हो जाते हैं, तव साधन भी तीव गति से होने लगता है। एवं जब चित्त में संचित संस्कार, साघना के प्रतिकूल उदय होते हैं। अयवा विलकुल ही नहीं होता एवं चित्तमें उच्चाटन की अवस्था उत्पन्न हो जाती है। ऐसी अवस्था में साधक को घवराने की कोई आवश्यकता नहीं है। यदि साधक घ्यानपूर्वक एकाग्रचित्त होकर, अपने अंदर झांककर, देखने का प्रयत्न करेगा तो वह पाएगा कि उसके अंदर सूक्ष्म गति से कुछ न कुछ घटित हो रहा है। अर्थात् मन उच्चाटन की स्थिति में है। मन उचाट होने का अर्थ साघन नहीं हो रहा है ऐसा नहीं । किन्तु साघक की पकड में क्रिया आती नहीं-अपने अंदर झांक कर देखने का साघक का स्वमाव होता नहीं। इसी लिए किया भी उसकी पकड़ में आती नहीं और इस प्रकार साघक का मन, साधना से विरत होने लगता है। ऐसी स्थिति में साघक का यह कर्तव्य होता है कि साघना के लिए निश्चित समय में से बचा हुआ समय, जप, स्तोत्र पाठ, मजन, पठन पाठन, चितन-मनन आदि में व्यतीत करें। साधन का समय साघना में ही लगावे। पुनः जब उसके चित्त के प्रतिकूल संस्कार, शक्ति की आंतरिक, सूक्ष्म क्रियाओं से क्षीण हो जाएंगे तथा जिल्ल में अनुकूल संस्कार उदय होंगे तब पुनः उसकी किया तीव एवं प्रकट हो जावेगी। XXX



SM GROUP OF INDUSTRIES
SM INDUSTRIAL MARKETING PVT. LTD.
VAISHU ENGG. INDUSTRIES PVT. LTD.
SM DYECHEM PVT. LTD.
SM HOLDING & FINANCE PVT. LTD.

: Manufacturers of

COMPLETE TEXTILES PROCESSING MA-CHINERIES, BOILERS, THERMOPACS, DYES & CHEMICALS, AUXILIARIES, PIGMENTS AND BINDERS.

702, Dalmal Towers, 211, Nariman Point, BOMBAY-400 021.

Phone: 22 42 13 24 40 16

#### Branch Offices at :

Delhi, Ahmedabad, Hyderabad, Bangalore,

Adv. B'arodauand Continuational

## Digitized by Agamaigan Foundation, Chandigarh

श्री.....

शुभ आशीर्वाद,

आपने अपने पत्र में लिखा है कि आपके मन में इतने बुरे विचार आ रहे हैं कि आप उन्हें कभी भी नहीं क्षमा कर सकेंगे। कुछ समझ में नहीं आता कि इतने बुरे विचार पापी से पापी भी नहीं कर सकता। "जैसे विचार मेरे मन में प्रकट हो रहे हैं—नामस्मरण भी कर रहा हूँ, नामस्मरण करते समय भी पापी विचार आ रहे हैं, आपसे वार वार यही प्रार्थना है कि ये विचार किस प्रकार नष्ट हो जावें, आप ही बतलावें।"

आपने अपने मन में विचारों की जो व्यथा कथा लिखी है वह पढ कर मुझे तो किसी बात का आश्चर्य नहीं हुआ है यदि ध्यान से देखा जाय तो ये विचार कहीं बाहर से उदय नहीं होते वरन हमारे चित्त में संचित संस्कार ही विचारों में परिणित होकर चित्त को तरंगित करते हैं। जो संस्कार हमारे चित्त में नहीं होते वे विचार भी हमारे चित्त में उदय नहीं हो सकते। जव तक चित्त में संस्कार संचित रहेंगे तब तक विभिन्न प्रकार के विचार आते रहेंगे। यदि कोई साधक यह चाहता है कि मेरी साघना में विचार उदय न हो कर मेरा चित्त एकाप्र हो जावे तो उसे चित्त में उदय होने वाले विचारों को रोकने के स्थान पर विचारों को उदय होने का अवसर प्रदान करना चाहिये। जैसे जैसे विचारों के माध्यमसे चित्त में संचित संस्कार क्षीण हो कर चित्त शुद्ध होता जावेगा वैसे वैसे विचार उदय होना, मावनार्ये प्रकट होना एवं क्रियायें घटित होना बन्द होता चला जावेगा। साघकवन्यु अपतो ्तिका hमें hमंत्रकारों की, तरीवर्ध के लिए अपने अपने मन से युद्ध शुरू कर देते हैं एवं विचारों के उदयास्त को रोकनं के लिये प्रयत्न करते हैं।, जब कोई साघक इन विचारों को बलपूर्वक रोकने का अभ्यास करता है तो चित्त में संचित संस्कार संचित रह जाते हैं एवं चित्त शुद्ध नहीं हो पाता। चित्त में रहे संचित संस्कार चित्त में पडे पडे द्विगुणित विकसित होते हैं चित्त कमी शुद्ध नहीं हो पाता। कोई भी साघक अपने मनसे युद्ध करके सफल मनोरय नहीं हो सकता।

आपकी क्रियाशक्ति अन्तर्मुखी, जाग्रित, प्रकाशित एवं क्रियाशील हैं। इस विषय को समझना आपके लिये इतना कठिन नहीं है। शक्ति जब चित्त में संचित संस्कारों के आघार पर क्रियाशीला होती है तो उन संस्कारों को वासना का रूप ग्रहण करने से पूर्वही विचारों, मावनाओं, और कियाओं में परिणित करके क्षीण कर देती है और इस प्रकार चित्त शुद्धि का मार्ग प्रशस्त होता है जैसे-जैसे क्रियाओं के माध्यम से संस्कार क्षीण होते जाते हैं वैसे वैसे स्वामाविक एकाग्रता विकसित होती जाती है यदि कोई साधक दृष्टा भाव में नहीं आकर तथा क्रियाशक्ति के प्रति पूर्ण रूपेण समर्पित नहीं होकर क्रियाशनित को अवसर प्रदान नहीं करे तथा अपनी साधना का अवसर प्रदान नहीं करे तथा अपनी साघना का उत्तरदायित्व स्वयंग्रहण करता हुआ अपने मन एवं चित्तं में उदित होनेवाले विचारों को रोकने का अभ्यास करता हुआ उनसे युद्धरत हो जावे तो एक ओर तो वह साधक फियाशनित की साधना से च्युत हो जाता है, तथा दूसरी ओर उसके चित्त की शुद्धि का काम रुक जाता है। अतः साधक के लिये जिसकी क्रियाशक्ति अन्तर्मुखी जाग्रत हो चुकी है यही उत्तम है कि अपने आपको त्रियाशनित के प्रति समर्पित होकर साधन-रत रहे।

एक वात इस विषय में और समझने की है कि यदि आप विचार करके देखें त्रोंशिक्सासको बद्धों कि सामको के विचार ही अधिक आते हैं। इसका अर्थ यह होता है कि सामक के कर्म

में उसकी आसक्ति होती है। जब कोई साधक आसक्तियुक्त मोहयुक्त कृतित्वाभिमानयुक्त होकर कर्म करता है तो उस कर्म के फल को अपने मन की इच्छा के अनकल प्राप्त करने की जिज्ञासा के कारण उसके चित्त में अनुकूछता प्रतिकूछता का माद विकसित हो जाता है। तब उस कर्म के द्वारा होनेवाले मुख-दु:ख, मान-अपमान अथवा अनुकूलता-प्रतिकूलता आदि के संस्कार चित्रमें संचित कर लेता है। जो संस्कार सबसे अन्त में संचित होते हैं वह सबसे प्रथम उमर कर सामने आता है और चित्त को तरंगित कर, चित्त में विचार उदय कर देता हैं। ऋयाशक्ति तो अपना कार्य करती ही है, जाग्रित होने के उपरांत संचित संस्कारों को कुरेदकर वाहर निकालती है किन्तु जब साघक चित्त में संचित संस्कारों को नहीं रोकता तो दो चार दिन आगे पीछे संचित-संस्कार, विचारों का रूप ग्रहण करके साधक के चित्त में उदय होते हैं। तब साधक को साधना में आनन्द तो आता है किया-शक्त कार्य करती है किन्तु साधक की साधना में न तो उन्नति ही हो पाती है और नहीं विचार उसका पीछा छोडते हैं परिणाम यह होता है कि साधक वहीं का वहीं रहता है।

उपरोक्त विवरण से दो निष्कर्ष निकलते हैं। पहिला हम अपने प्रयत्न और पुरुषार्थ को शिषिल कर मन, वृद्धि इन्द्रियां और शरीर इत्यादि को शिक्त के प्रति समिपित कर शिक्त की कियाओं में मानिसक अथवा शारीरिक हस्तक्षेप न करें तथा उसे कार्य करने का अवसर प्रदान करें। हमारे चित्त में जो विचार उदय होंगे वे चित्तशृद्धि के कम के अन्तर्गत होंगे और जो विचार दस—बीस वर्ष पुराने अथवा पूर्व जन्मों के संचित कमें उदय होंगे वे तो प्रत्यक्षतः ही चित्त शृद्धि का ही कार्य होगा। दूसरा हम मोह्युक्त, आसिक्तयुक्त तथा कृतित्वामिम्मून युक्ता होकार कर्म करें करने करें विवा मान कर कर्म करें विद्या हम का मान कर कर्म करें

अर्थात् इस प्रकार कर्म करें कि कर्म करते हुये भी अकर्मी रहें। कर्म करते हुये तत्काल सुखी:दुःखी न होकर चित्त की अप्रमावित सन्तुलित अवस्था बनाये रखें, और इस प्रकार अनासक्त निष्काम होकर कर्म करने से जब हम नये संस्कारों को अपने चित्त में संचित नहीं करेंगे, तो पुराने संस्कारों को उदय होकर, कियाओं विचारों में परिणित होने का अवसर प्राप्त होगा।

उपरोक्त दोनों प्रकार की साधना का अनुष्ठान करने से साघक की साघना पूर्णत्व प्राप्त करती है एवं पूर्णत्व की ओर ले जाने में साधक का मार्ग प्रशस्त करती है। समर्पणयुक्त क्रिया की साधना आन्तरिक साधना कहलाती है एवं समर्पण युक्त कर्तव्य-बुद्धि से कर्म करना वाहच साधना-इन दोनों के सहारे साघना आगे वढती है। और यदि साघक घेर्य और उत्साह से साधना में लगा रहे तो उत्तरोत्तर उन्नति करता चला जाता है। अतः अच्छे या वुरे विचारों से इरो मत! वे आपके चित्त से ही पैदा होते हैं और आपका चित्त शुद्ध करने के लिये ही आपके चित्त में उदय होते हैं उन्हें उदय होने दो जिस प्रकार दुष्टा माव से आप क्रियाओं को देखते रहते हैं - इसी प्रकार से चित्त में उदित होने वाले, विचारों, मावों एवं विकारों को भी दृष्टा माव से देखते रही! जैसे-जैसे इन विचारों का कारण चित्त में संचित संस्कार क्षीण होते जावेंगे वैसे-वैसे उत्तरोत्तर आपको पहले चित्त की एकाग्रता फिर चित्त की निर्विषय अवस्था एवं तत्पश्चात सम्प्रज्ञात योग, असम्प्रज्ञात योग सिद्ध होता जायेगा। मगवान पर मरोसा रखो! शक्ति के प्रति समर्पण करो! अप्रमावित रह कर कर्म करो और चित्त को सदैव प्रसन्न रखो यही उन्नति का मार्ग है!



### धी नारायण कुटीन्यश्स-सन्यास आश्रम-देवास में वर्ष १९८४ व

### मनाये जाने वाले महोत्सवों की सूची

१-परमपूज्य श्री स्वामी शिवोम् पौष कृष्ण ३ दिनांक २२ तीर्थं जी मह राज का जन्मदिवस जनवरी १९८४-गुरुवार।

२-श्री विद्येश्वरमहादेव स्थापना माघ शुक्ल १२ दि. १४ फरवरी दिवस-

३-महा शिवरात्र-

४-श्री रामनवमी-

५-श्री हनुमान जयंति-

६-आदि गुरु श्री नारायण तीर्थं देवजी का दीक्षा दिवस-७-श्री गुरु पौणिमा-

८-श्री कृष्ण जन्माष्टमी

९-ब्रह्मलीन परमपूज्य श्री स्वामी विष्णुतीर्थं महाराज की पुण्य-तिथि-

१०-ब्रह्मलीन परमपूज्य श्री स्वामी विष्णुतीर्थं महाराज

११-अन कृट

१९८४-मंगलवार। फाल्गुन कुष्ण १३ दि. २९ फरवरी १९८४-बुघवार। चंत्र शुक्ल ९ दि. १० अप्रैल १९८४-मंगलवार । चैत्र शुक्ल १५ दि. १५ अप्रैल १९८४-रविवार। वैशात्त शुक्ल ३ (अक्षय तृतीया) दि. ४ मई १९८४-शुक्रवार। आषाढ शुक्ल १५ दि. १३ जुलाई १९८४-शुक्रवार। श्रावण कृष्ण ८ दि. १६ अगस्त १९८४-रविवार।

आश्विन कृष्ण ६ दि. १६ सप्टेंबर १९८४-रविवार।

आरिवन शुक्ल १० (विजयादशमी) दि. ४ अक्तुवर

का जन्मदिवस— Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida अन्न कृट कार्तिक शुक्ल ९ दि.२५ अक्तुवर १९८४-गुस्वार।

### फार्म संख्या

### (नियम संख्या ८)

- (१) प्रकाशन स्थान....वम्बई।
- (२) प्रकाशन का नियत काल .... त्रैमासिक र
- (३) मुद्रक का नाम मनहरलाल एम. पंड्या।
- (४) राष्ट्रायता....मारतीय।
- (५) पता....एफ्. ६१. गौतम नगर लोकमान्य तिलक रोड, बोरीवली (वेस्ट) वम्बई ४०००९२.
- (४) प्रकाशक का नाम...मनहरलाल एम. पंडचा। राष्ट्रीयता....मारतीय। पता.....एफ्-६१, गौतमनगर, लोकमान्य तिलक रोड-बोरिवली. (वेस्ट), व•बर्ड-४०००९२
- (५) सम्पादक का नाम...चंदुलाल पी. परीख राष्ट्रीयता....मारतीय पत्ता....७२।५६५ मोतीलाल नगर नं⊸३, महात्मा गांघी रोड, गोरेगांव (वेस्ट),

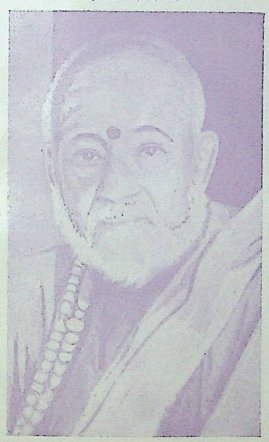
बम्बई-४०००९०

में इस पित्रका का प्रकाशक एवम् मुद्रक मनहरलाल एम. पंडचा बोषित करता हूँ कि उपर्युक्त विवरण मेरे उत्कृष्टतम ज्ञान एवम् विश्वास के अनुसार सत्य ह।

दिनांक १५-१क८ Vidit Chauhan Collection, Noida

—मनहरलाल एम. पंड्या.

### - : श कि पाता चार्य :-



जगन्नाथ पुरी गोवर्धन मठाधीन ॥ ब्रह्मलीन श्री १००८ स्वामी श्री शङ्कर पुरुपोत्तम तीर्थजी महाराज ॥ देवात्मशक्ति-

With Best Compliments From

### MESSRS ADARSHA CONSTRUCTION CO.

BUILDING CONTRACTORS & ORGANISORS

-PARTNERS-

SHRI RATILAL R. PATEL-Tel.-Res.-53904.

MANHAR RAVISHANKER DIXIT-Tel.-Res.-397 240 SHRI

### OFFICE

**GAUTAM CHAMBERS** NEAR MODEL CINEMA-GANDHI ROAD. AHMEDABAD-380001.

### (GUJARAT)

OFFICE TEL. NO. :- 38 34 10.

संपादक :- चन्दुळाळ प्रे. परीख। मुद्रक तथा प्रकाशक :- मनहरलाल एम. पंड्या ने ज्ञानमुद्रा - रायल इन्डर्स्ट्रायल प्रडाला वम्बई- ३१ में सत्वाधिकारें जिल्लामा किया विकासिकारी विकासिकारी विकासिकारी विकासिकारी विकासिकारी विकासिकारी

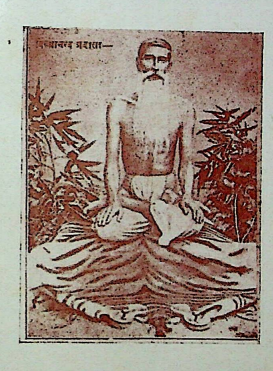
निद्यान, 'ए' रोड, चर्चरीट, बम्बई - २० के लिये मुद्रित तथा बम्बई-२० में प्रकाशित कि

# College Standard College Standard Stand

गुहाचुक सहस्रार उत्तमनी सम्जी-व्यापिका शक्ति-महानाद निरोधिका आशाचक्र ह विशुध्द आकाश-अनाहुत चक्र

स्वायिष्रान्त

॥ ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन् देवात्मशाक्तिं खगुणैर्निगृहाम्॥



Adv. Vida da Handolle Ran Mida

॥ ब्रह्मलीन श्री १०८ स्वामी श्री नारायणतीर्थ जी महाराज ॥

## Digitized by Agampian Foundation Chandigarh

जय दक्षिणा मूर्ति ॐ गुरु जय दक्षिणा मूर्ति। करत अनुत्रह शिष्य वर्ग पर, फैली जग कीर्ति ॥ ॐ गु. ज.॥ दृष्टिपात, संकल्प मात्र से जगती कुण्डलिनी।

क्रियावती क्रीडाएं करती, जायं न जो वरनी ॥ ॐ गु. ज.॥

षद् चकों को बेध, ऊर्ध्व गति प्राणों की होती। दिव्य मौन उपदेश जगाता, निष्ठा की ज्योति॥ ॐ गु. ज.॥

निर्मल मन निष्काम भाव से शर्कित को ध्यावे। ब्रह्मधाम कर प्राप्त, छूट भव-बन्धन से जावे॥ ॐ गु. ज.॥

करिय कृपा गुरुदेव ! दास को अटल भित दीजे। भुक्ति मुक्ति कर दान, दीन को पूर्णकाम कीजे॥ ॐ गु. ज.॥

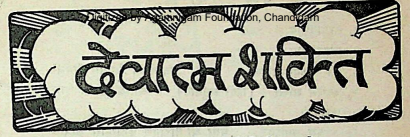
प्रतिपल प्रीति बढे चरणों में, हो न कभी तृष्ति। सात्विक भाव बढे क्षण-क्षण में, बढे ज्ञान दीष्ति॥ॐ गु. ज.॥

जिनके दढ विश्वास, चरण तजि आश नहीं दूजी। निश्चय बनि अधिकारी, पावे महायोग पूंजी॥ॐ गु. ज.॥

गुरुपद पद्मपराग सुअंजन जो नयनन आँजे। दिव्य दृष्टि कर प्राप्त, पावे ताप त्रय अर्धनिमिष भाजें॥ ॐ गु. ज कैसे करें प्रार्थना गुरुवर! हम सब अज्ञानी।

स्वयंसिद्ध शुभ साधन दीजे श्री गुरु विज्ञानी ॥ ॐ गु. ज. ॥

सिद्ध महायोग सम्बन्धी प्रामाणिक जमासक पात्रका



## यत्र शक्तिनं पतित तत्र सिद्धिनं जायते ।

वर्षः ३] १५ अपैल-मई-जुन १९८४ [ अंकः २

### प्रेरणा के स्रोत :

शक्तिपात प्रवर्तक श्री स्वामी नारायण तीथंदेव जी। शक्तिपाताचार्य श्री स्वामी विष्णुतीर्थ जी महाराज ॥

### उद्देश्य ः

लोककल्याणार्थं सिद्धसाघन शक्तिपात सम्बन्धी गवेषण, अनुसन्धान एवं ज्ञातव्य-प्रकाशनादि द्वारा श्रेयपथप्रशस्ति ।। वार्षिक शुल्क — दस रुपये—

आजीवन सदस्यता शुल्क :

भारतमे : २५१ रुपये — विदेशमें : १०० डॉस्टर प्रकाशन मास :

फरवरी, मई, अगस्त, नवस्थर

प्रकाशन स्थल:

स्वामी ।वण्णुर्तार्थं शिक्षा प्रतिष्ठान

२ ए, चर्चगेट भेन्दान, 'ए' रोड, चर्चगेट, बग्व<del>द्विप् 1000</del>20auhan Collection, North — 295272

## Digitize by Sannigani Fandalion, Chandigarh

- १. सम्पादकीय.
- २. प्रवचनसुघा
- ३. श्री गुरुग्रंथसाहिब स्वामीश्री शिवोम् तीर्थजी
- देवात्म शक्ति (हिंदी अनुवाद) श्री. प्रमुदयाल मिश्र
- ५. पत्रावली
- ६. आश्रम समाचार....मंत्री श्री नारायण कुटीन्यास सन्यास आश्रम - देवास (म. प्र.)

### 🔀 नियमावली 🔀

- १. ग्राहक सदस्यता जनवरी से ही पूरे वर्ष के लिए आरम्म होगी। बीचमें सदस्य बननेवालों को उस वर्ष के पिछले अंक उपलब्ध होंगे तो भेज दिये जायेंगे।
- लेखकों से निवेदन है कि रचनाएँ कागज की एक ही ओर पर्याप्त हाशिया छोडकर स्वच्छ अक्षरों में लिखकर मेजें।
- ३. लेखक अपनी रचनाओं की प्रतिलिपि अपने पास रेख लें। अस्वीकृत रचनाओंको वापस मेजनेका प्रबंध नहीं है।
- ४. लेखों के परिवर्तन, परिवर्धन, संशोधन, छ पने अथवा न छापने का पूरा अधिकार मुद्रक-प्रकाशक तथा सम्पादक को है।
- ५. पत्रव्यवहार करते समय अपना ग्राहक नंबर अवश्य लिखें। और उत्तर पाने के लिये डाकव्यय भी अवश्य भेजें।
- ६. पत्र-व्यवहार तथा शुल्क मेजने का पता प्रकाशन स्थान है। अभी तक शुल्क नहीं मेजा हो तो, कृपया सत्वर मेजिये।
- ८. पता बदल जाने पर शीघातिशीघ पत्र लिखें।



### गुरुबिन कीन बतावे वाट १

नीचे दिये हुये क्लोक मेरे पढनेमें आये।

मूढ ! जहीहि धनागम—तृष्णाम् कुरुं सद्बुद्धि मनसिदि तृष्णाम्

यल्लमसे निज कर्मोपात्तम् वित्तं तेन विनोदय चित्तम्।

दे स्क्षेत्री प्राप्त करोत्र है। प्राप्त विकास

हे मूर्ख ! घन पाने की तृष्णा तू छोड दे। मनमें तृष्णारहित सत्य संकल्पको घारण कर।

अपनी मेहनत से जितना घन मिल जाय, उससे अपने मनम खुश रहे।

अर्थमनर्थं भावय नित्यम् नास्तिततः सुखः लेशः सत्यम् । पुत्रादिप घन—माजांभीतिः सर्वत्रैषा विहिता रीतिः ।।

याद रख घन अनर्थ का कारण होता है। उससे सचमुच उसमें जरा भी सुख नहीं है क्योंकि घनवानों के पुत्र से भी भय रहता है। हर जगह यह रीति दिखायी देती है।

कामं, क्रोब, लोमं, मोहम् त्यक्त्वाऽऽ मानं भावय कोऽहम्। बात्म-ज्ञानविहीना मृढाः ते पच्यन्ते नरक निगृढाः॥

काम, कोघे, लोमं और मोह को छोडकर अपने बारे में सोच कि मैं कौन हूँ'। जिनको आत्मज्ञान नहीं'' वैसे मूढ लोग नरकमें पडकर घोर यातना भोगते रहते हैं।

त्विय मायि चान्यत्रैको विष्णु व्यर्थ कुप्यसि सर्व-सिह्ण्णु सर्विस्मिन्नपि पश्यात्मानम् सर्वत्रोत्मुज भेदाज्ञानम् ॥ अनुझमें, मुझमें और सर्वत्र दूधरोंमें विष्णु ही बैठे है । फिर तू नाहक गुज्जाराट्डरा है। सबमें आत्मा के ही दर्शन करऔर मेदमाव स्पी अज्ञान को छोड है। Chandigarh

ये उपदेश की बातें पढीं मगर क्या जाने क्यों इन वातोंमेंसे छुटा नहीं जाता। इन तथ्योंको समझना आसान है मगर आचरण कसे करना। तब मुझे कवीरजी का भजन याद आ गया। रास्ता मिल गया।

गुरुबिन कौन वतावे बाट ? बडा विषम यमघमाट गुरुम्रांति की पहाडी निदयाँ बीचमें, अहंकार की लाट ॥ १॥

काम क्रोध दो पर्वत ठाढे, लोम चोर संघात ॥२॥ मद मत्सरका मेह बरसत, मायापवन बहे दाट ॥३॥ कहत कबीर सुनो माई साघो, वयों तरना यह घाट॥४॥

नारायणमय होने का गुरु उपाय केवल गुरु ही है। हम सव दीक्षित हैं। माग्यवान हैं कि हमें "सद्गुरु मिले। संसार में मनुष्य को तरह तरह की भ्रांतियाँ होती हैं। असत्य सत्य दिखाई देता है, दु:खमें मुख दिखाई देता है, नश्वर में शाश्वत दीखता है, तहर तरह के दुर्गुण में मनुष्य फँसता है माया जाल में बंघा गया है। मोहग्रसित मानव नर्क को स्वर्ण समझ रहा है। संसार रूपी सागर से भयानक निदयोंके प्रवाहसे अगरपार उतार सकते हैं तो केवल गुरु ही है जो ईश्वर का स्वरूप है उनकी शरणमें जानेसे हरकोई काम बनता है।

हमारा सद्माग्य है कि गुरु महाराज हमारे यहाँ बम्बई में पघार रहे हैं। आपका उलझनें, समस्याएँ उनके समक्ष रख सकते हैं। संसार को पार करना मुश्किल है। किन्तु गुरु को शरण में जाओ तुम्हारा बेडा पार हो जायेगा:।

गुरु माहात्म्य के वारे में जितना भी लिखें कम है। वह बुद्धि का विषय तो है ही नहीं, यह श्रद्धा का विषय है।

गुरुदेव जब आप यहाँ पघार रहे हैं तब यह छोटासा अंक आपके चरणोंमें सादर समिपित है। इसके द्वारा हम आपका स्वागत करते हैं और शिष्य वर्ग माई वहेनों को आपकी सेवा का पूरा लाम उठाने की अपील करते हैं। श्री मद्गुरुम्यो नमोनमः। गरुदेव! आइये! पघारिये! चरणमें बिठाइये, अपना लीजिये! ॐ—ॐ

# प्रविचन Agamia Foundation, Chandigarh

स्वामी श्री शिवोम् तीर्थती (दि. २६।३।८३ को बावई आश्रम में सावकों तथा मक्तों के समक्ष ईश्वर प्रणिघान विषय पर सामान्य दृष्टि से हटकर एक नयी दृष्टि से दिया गया श्री स्वामीजी महाराज के प्रवचन का सारांख।



# ईश्वर - प्रणिधान

यम नियम के विषयपर प्रवचनों के कम में आज अंतिम दिन अंतिम नियम ईश्वर प्रणिधान पर कुछ कहने का प्रयत्न करूंगा। इस विषय पर मैं बोलता ही रहता हूँ, किंतु इस दृष्टिकोण से यहां कुछ नहीं कहूँगा क्योंकि आप लोगों में शिक्षा की कमी के कारण तथा पठन—पाठन इत्यादि में अधिक रुचि न होने के कारण आप लोग उस विषय को उस प्रकार समझ नहीं पायेंगे। वैसे तो ईश्वर प्रणिधान योग-दर्शन का विषय है एवं योग शास्त्रों में स्थान स्थान पर इसकी महिमा का वर्णन किया गया है किंतु योग दर्शन के विस्तार में नहीं जाता हुआ मैं आपको यही समझाना चाहूँगा कि ईश्वर प्रणिधान मिक्त अथवा योग की एक ऐसी स्थिति का नाम है जिसमें साधक की शक्ति अन्तर्मुखी जाग्रत होकर चित्तं अथवा शरीर में क्रियाशील हो जाती है तथा साधक को अपनी ओर से कुछ भी करने की आवश्यकता नहीं होती तथ ईश्वरीय शक्ति साधक के लिये साधनरत हो जाती है।

Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh इस विषय में संत तुकाराम का उदाहरण देकर आप लोगों को कुछ समझाने का प्रयत्न करूँगा। तुकाराम महाराष्ट्र के महान संत, मगवद्गजन प्रेमी, विनम्र एवं सहनशील थे। उनकी आंतरिक शक्ति अंतर्मुखी जाग्रत हो चुकी थी एवं उसी शक्ति के आवेश में वे मगवान के अमंग इकतारा एक हाथमें और दूसरे हाथ में करताल लेकर नाचते हुए गाते थे। संतों के पद्य वास्तव में संतोंद्वारा रचित नहीं होते, वरन् उनके अन्तर से प्रस्फुटित होते हैं। जो पद अथवा कविता के आघारपर लिखे जाते हैं। वह स्वरचित होती है किंतु संतों को अपनी वृद्धि पर जोर देने की कोई आवश्यकता नहीं पडती। अन्य ऋियाओं की मांति संतों के अंदर से उनके हृदय से मुख के द्वारा प्रवाहित होता है। जैसे तुलसीदास, सूरदास, मीरा अथवा नानक की कविताएँ इन संतों द्वारा रिचत है। उनके अन्तर से स्वतः प्रस्फुटित होती हैं। जैसे जल के चश्मे से स्वतः पानी फूटकर आता है, खोदना नहीं पडता है। उसी प्रकार संतों के हृदय में जाग्रत क्रियाशीला शक्ति में ज्ञान, योग, मिनत, घर्म तथा नीति के दोहे, मजन, अभंग अपने आप अन्तर से ही प्रवाहित होते हैं।

इसी प्रकार संत तुकाराम अपने द्वारा प्रकट होनेवाले असंगों के माध्यम मात्र थे किंतु जब वे शक्ति के आवेश में तल्लीन और मस्त होकर इकतारे और करताल पर भगवान का लीला-वर्णन तथा मक्ति वराग्य के अमंग नित्य करते हुए गाते थे तो जनसमूह मंत्र-मुग्ध होकर उन्हें सुनने लगता था। संत तुकाराम की स्थाति फैलने लगी। जिससे एक विद्वान कर्मकाण्डी किंतु चित्त से मक्ति एवं श्रद्धाविहीन, रामेश्वर मट्ट नामक ब्राह्मण उनसे ईर्ष्या करने लगा। एक दिन रामेश्वर मट्ट ने देहू" जहां संत तुकाराम निवास करते थे, के अधिकारी के पास जाकर उनकी शिकायत की। ह्रासुत्रें कुद्धा (अधिकार) की अधिकार की। ह्रासुत्रें के अधिकार पर अभंग रचना करता है जिसे इसका कोई अधिकार नहीं है। अतः तुकाराम को दंडित किया जाना चाहिए तथा भविष्य में उसकी अभंग रचना रोक दी जानी चाहिए।

जब तुकाराम को इस बात का ज्ञान हुआ तब तुकाराम अत्यंत विनम्र हो उस ब्राह्मण के पास गये और कहा-ब्राह्मण ब्रह्मा का मुख होता है। ब्राह्मणों के मुखसे निकली हुई बात व्रह्मा का आदेश होता है । जिसका पालन करना प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य होता है। मुझे ज्ञात हुआ है कि आपने यहां के अघि-कारी के पास मेरे बारे में कुछ चर्चा की है। यदि आप सीचे मुझे ही आदेश दे देते तो मैं निश्चय ही इसका पालन करता। अब मविष्य में मेरे द्वारा कोई भी अभंग रचित नहीं किया जायेगा किंतु जो अमंग अभी तक मैं रचित लिखित कर चुका ह उनका क्या करूँ!?" तुकाराम ने उस ब्राह्मण को यह बात इस-लिये कही क्योंकि वह जानते थे कि तथाकथित शास्त्रज्ञ ब्राह्मण शक्ति के अन्तर्मुखी जाग्रत होकर कियाशील होने के अनुमवों को समझ नहीं पायेगा। वह तो बौद्धिक विकास तक ही सीमित है। शक्ति और योग के रहस्य उसके समक्ष प्रकट नहीं हुए। अतः तुकाराम ने अपने द्वारा गाये जानेवाले अमंगों को स्वर्राचत कहकर अपना पिण्ड छूडाया तथा उस समय की परिपाटी के अनुसार ब्राह्मण आज्ञा शिरोघार्य कर अभंग गाना बंद कर दिया।

तुकाराम की बात सुनकर ब्राम्हण ने अपने अंतर में संतोष अनुभव किया कि चलो बड़ा अच्छा हुआ तुकाराम शीघर ही अपने स्थान पर आ गया। किंतु बाहर से झुंझलाहट दिखलाते

देवातम शक्ति

हुए उसने कहा कि उन अमंगों को 'इन्द्रायणी' में प्रवाहित कर दो। 'देहूं bignize के प्रमुख्य लाइडां लाइक्टाप्स कि की तहीं इन्द्रायणी नाम की नदी प्रवाहित होती है। तुकाराम ऐसा ही मानकर घर से उठकर चले गये।

आप लोग प्रायः यहां दीक्षित ही बेठै हैं तथा इस बात को मली मांति समझ सकते हैं कि अंतर में स्वतः होने वाली कियाओं को रोकना साधक के लिये उचित नहीं होता। जब शक्ति चित्त अथवा शरीर में जाग्रत होकर कार्य आरंम कर देती है तब उछलना, कूदना, नाचना, कांपना इत्यादि विभिन्न कियाओं की तरह ही चित्त में स्वतः ही दृश्य-दशंन, नाद-श्रवण, विभिन्न प्रकार के संगीत तथा कविताएँ चित्त के अंदर से ही प्रकट होकर साधक को विभिन्न प्रकार की कियाओं का आनंद देती है। सर्वप्रथम तो उन कियाओं को रोकना उचित नहीं होता किंतु यदि बाह्य कियाएं किसी कारण रक भी जाएं तो भी अत्यंत अधिकारी साधकों को कियाशिकत के आवेश को रोकना अत्यंत कठिन हो पाता है। यदि उन्नत अधिकारी साधक उस समय उदय होने वाली कियाओं को रोक भी दे तो भी अंदर-अंदर किया का आवेश बना रहता है।

तुकारामः निराश-उदास घर वापिस आये। सोचने छगे कि अय क्या किया जाये। जगत् के अन्दर केवल मात्र विठ्ठल मगवान ही मेरे हैं। अन्य तो जगत् की सभी वस्तुं एवं पदार्थ मिथ्या एवं पिर्वित्तिकाल है। एकमात्र विठ्ठल मगवान ही सत्य स्वरूप है। अव उन मगवान का भी लीला वर्णन एवं गुणगान बाहर निकलता था और मुझे तथा जगत् को आनंदित करता था वह अब मुझसे छीन लिया गया है। तुकाराम यह भी जानते थे कि पूर्वरचित एवं लिखित अमंग वास्तव में उनके द्वारा रचित नहीं हैं मात्र लिखित ही हैं। वह

देवात्म शक्ति

तो हृद्य की स्फूरणा को जो कि उनके निर्मेल एवं शुद्ध हृदय में घटित होती थी, को वाहर लाकर व्यक्त कर देती थी। और उसमें उन्हें जो आनन्द आता था उसे बटोर लेते थे। जिन अमंगों से उन्हें जितना आनंद प्राप्त हुआ तथा जिनको उनके मक्त तथा श्रद्धालू आदर तथा भावना की दृष्टि से देखते थे, उन्हें इन्द्रायणी में प्रवाहित करने में संकोच होता है। किंतु ब्राम्हण-आदेश का घ्यान कर वह पुनः उन अमंगों को प्रवाहित करने को उद्यत हो जाते।

अंततः तुकाराम ने अमंगों को समेटा, वस्त्र में वांवा और प्रवाहित करने इन्द्रायणी किनारे वस्त्र में लिपटी पोथी को सामने रखकर वैठ गये। बहुत देर ऐसे ही वैठे रहे। अंततः उन्होंने पोथी दोनों हाथों से उठायी और विठ्ठल मगवान का घ्यान कर इस प्रकार प्रार्थना करने लगे- "प्रभो! मैं आपका दास हैं। आपका गुणगान मेरे अन्तर में आनंद की लहरियाँ पैदा करता था। अव आपकी वह सेवा और आनंद मुझसे छीन लिया गया है। न चाहते हुए भी इन अमूल्य अभंगों को मझे इन्द्रायणी के पवित्र-जल में प्रवाहित करना पड रहा है। प्रमो! यह अमंग आपने ही मेरे अन्तर में प्रकट होकर स्फुरित किये थे। आपकी ही वस्तु आपको दे रहा हूँ। मेरा इसमें कुछ नहीं।" और उन्होंने उन अभंगों को प्रवाहित कर दिया। इस घटना से तुकाराम बहुत दु:खी एवं विक्षिप्त हुए। घर आकर आपके मन में वही विचार वार-वार उठने लगे और आप सोचते कि—"अब जीवन में क्या रखा है। जगत् के और विषय में तो पहले से ही रस है ही नहीं। मात्र विठ्ठल मगवान की सेवा लीला वर्णन जैसा मगवान करवाते थे वैसे ही मैं करता जाता था। अव वह रस मी जीवन में नहीं रहा तो फिर शरीर रखने से लाम ही क्या?" मन में ऐसा विचार कर आप देहू से पण्ढरपुर के लिये प्रस्थित हुए। और जाकर विठ्ठल मगवान के मंदिर की सीढियों पर बैठ गये। कितना विचित्र अनुभव था कि

देवातम शक्ति

तुकाराम के चित्त में अमंग-गायन हो रहा था क्योंकि वह गायन तुकाराम तो करते नहीं थे । तुकाराम के चित्त में स्वेत हैं। किया एम विकार के चित्त में स्वेत हैं। किया एम के अमंगों का निर्माण एवं गायन चल ही रहा था। मगवान उनके चित्त में कार्यशील हो विभिन्न प्रकार की कियाएं कर रहे थे कितु बाहर उसे व्यक्त करने की अनुमित नहीं थी। ऐसी विचित्र स्थिति में रहते हुए तुकाराम ने खाना-पीना तथा सोना त्याग दिया। इसी प्रकार दिन व्यतीत होते गये और तुकाराम कीणकाय होते चले गये। पण्डरपुर एवं आसपास के क्षेत्रों में सर्वत्र यही चर्चा एवं चिता होने लगी। लोग आते और तुकाराम से पूलते—"महाराज आप इस प्रकार शरीर को कष्ट देकर शरीर छोडने को किस कारण से उद्यत हुए हैं?" तुकाराम सुनते और चुप रह जाते।

लोगों के बार-बार आग्रह करने पर एक दिन नुकाराम कह चले—"जब जीवन का एकमात्र आधार ही छीन लिया गया तो फिर जीवित रहने से लाम ही क्या?" और किसके लिये जीवन घारण किया जाये?" तब कुछ देर रुककर नुकाराम ने बात को आगे बढाते हुए देहू निवासी उस ब्राम्हण का नाम बताया और घटना कह सुनायी। सुनकर सभी लोग एकदम बोल उठे—"जिस ब्राम्हण में ब्राम्हणत्व के गुण नहीं उसे आपने कैसे ब्राम्हण मान लिया? जिसका चित्त ईर्ष्या एवं द्वेष से भरा होता है उसके मुख द्वारा ईश्वर-वाणी कैसे प्रकट हो सकती है? अतः वह कुछ मी हो किंतु उसे हम ब्राम्हण नहीं कह सकते? आप तो अमंग गाइये और अमंगों की रचना कीजिए तथा आनंद से जीवन व्यतीत कीजिए।" किंतु नुकाराम ने उनकी बात मानने से इन्कार करते हुए कहा—"किसी के चित्त की तो मगवान जाने। हम किसी को अच्छा ,अथवा ब्रा कहने वालं कौन होते हैं। हाँ, हम इतना जानते हैं कि वह ब्राम्हण हैं और उनके द्वारा दिया गया आदेश मगवान का आदेश हैं। अतः हम
Digitized by Agammgam Foundation, Chandigath
अव इस शरीर को रखने में कोई प्रयोजन नहीं देखते हैं।"
हार कर लोग देहू उस ब्राम्हण देवता पं. रामेश्वर मट्ट के पास
पहुँचे और जाकर सारी घटना सुनाकर तुकाराम के प्राण बचाने
की याचना की।

ब्राम्हण देवता को जब ज्ञात हुआ कि तुकाराम शरीर—त्याग कर रहे हैं तो वे बड़े प्रसन्न हुए और कहने लगे— "उसको तो मर जाना चाहिये जो अब्राम्हण होकर वेदों में हस्तक्षेप करता है तथा अनिधकार चेष्टा कर वेदों को मावों का अपने अमंगों हारा प्रतिपादन करता है उसे मला इस जगत् में वर्तमान रहने का क्या अधिकार हो सकता है ?" ब्राम्हण की बात सुनकर तुकाराम के सभी मक्त दंगरह गये और अपना—सा मुंह लेकर वापिस लीट गाये।

उघर तुकाराम अपने अन्तर में ईश्वरीय मिक्त की िक्रयाओं में मस्त थे। खाना-पीना तथा निद्रा त्याग ही चुके थे। प्रतिक्षण शरीर में ईश्वरीय मिक्त कार्यशाली रहती। मांति-मांति की िक्रयायें उन्हें अन्तर में अनुमव होतीं। कभी माव-विभोर होकर हैंसने या रोने लगते। कभी अशक्त होकर भी उठकर विठ्ठल -विठ्ठल कहने लगते। शरीर झूमने लगता अथवा अंतर में संगीत युक्त अभंग प्रस्फुटित होते। जिस गायन को वे चित्त में घटित होता अनुभव करते।

यहाँ पर एक घटना याद आ गई। हम ऋषिकेश में ठहरे थे। कई लोग हमें दीवाली-कार्ड मेजते हैं। एक बार एक ऐसा कार्ड आया। जिसके ऊपर बने चित्र ने हमारा व्यान अपनी ओर आकर्षित किया। वह चित्र मीरा का था जिसे हमने परेम करवा

देवात्म शक्ति

कर ऋषिकेश आश्रम में लगवा दिया। तथा जो अभी तक वहाँ Biglitzed by Agamnigam Foundation, Chandigarh सुशोभित है। मीरा बाई एक हाथ में इकतारा तथा दूसरे हाथ में करताल लेकर कीर्तन कर रही है। यहाँ तक तो कोई विशेष बात नहीं। किन्तु उसके आगे जो विशेष बात उस चित्र में थी कि इकतारे की तुंवी पर वंशी वजाते मगवान कृष्ण वैठें थे। अर्थात इकतारा करताल तथा मीरा के मजन सब कृष्ण की वंशी वजने के वाहच प्रदर्शन मात्र थे। यह सव तो माघ्यम थे। वास्तव में जव चित्त में ईश्वरीय शक्ति जाग्रत हो उठती है तथा विभिन्न कियाओं के माघ्यम से प्रकट होने लगती है तो मन, वृद्धि, इन्द्रिया, देह आदि के आघार पर उनको निमित्त वनाकर चित्त के संस्कारों के अनुसार बाहर प्रकट होती है। जिसे ईश्वर प्रणिघान कहा जाता है। संत तुकाराम की भी ऐसी ही अवस्था थी। मजन-कीर्तन, अमंग, गायन, रुदन तथा नृत्य इत्यादि वह स्वयं नहीं करते थे, अपितु उनके शरीर, इन्द्रियां मन इत्यादि से मिन्न अलग कोई अन्य शक्ति शरीर के माध्यम से शरीर के आधार पर उनसे कियायें करवाती थीं।

अन्ततः विठ्ठल भगवान को अपने मक्त पर दया आयी।
तथा उनके समक्ष प्रकट हो गये। यह विषय कई प्रकार से
विचारणीय है। भगवान का प्रकटीकरण वाहच जगत् में नहीं
होकर मक्त के हृदय में होता है। अर्थात् ईश्वरीय शक्ति चित्त
के संचित संस्कारों के आधार पर कार्य करती हुई उन्हें कियाओं
में परिणित करती जाती है। रोना, गाना, चिल्लाना, आसन,
प्राणायाम, शुम अथवा अशुम कियायें सब संचित संस्कारों के
आधार पर ही होती हैं। तुकाराम का चित्त अत्यंत निर्मल था।
सत्त्वगुण सम्पन्न था। उसमें अशुम वासनामय विपरीत संस्कारों

का तो कोई प्रक्त ही उपस्थित नहीं होता है। चित्त की अवस्था

Digitized by Agamnigam Foundation Chandigaria
सत्त्वगुण प्रचान था तथा उसमें विठ्ठल मगवान के स्वरूप के
प्रति एकाग्रता, नाम के प्रति प्रेम, लीलाओं के प्रति अनुराग
तथा गुणों के प्रति मबुर माव था। इसलिये संत तुकाराम की
कियायें मी विठ्ठल मगवान से सम्बन्धित ही घटित होती थीं।
उन्हें विठ्ठल मगवान का स्वरूप दिखाई देता। विठ्ठल मगवान
के अमंग अंतर में सुनाई देते। विठ्ठल-विठ्ठल करते हुए माव
विमोर होकर वे नृत्य करने लगते। अर्थात् तुकाराम का सारा
जीवन ही विठ्ठलमय था। उनकी कियायें उनके प्रेम सम्बन्धी थीं।

अतः एक दिन उनकी कियाओं में विठ्ठल मगवान चित्त में प्रकट हो गये। अर्थात् ईश्वरीय शक्ति उनके संस्कारों एवं मावनाओं के अनुरूप रूप घारण कर उनके चित्त में प्रकट हुई।

जिन साथकों के चित्त एवं शरीर में आह् लादनीई श्वरीय शिक्त जाग्रत हो चुकी है। तथा जिनको इस प्रकार की अनुमूति प्राप्त होती रहती है वे इस अनुभव को समझ सकते कि क्रियाशिक्त उनके अंतर में बातें करती हुई स्पष्ट सुनाई देती है। तथा कई वार उनके चित्त में उनके इष्ट का रूप धारण कर उनसे चर्चा मी करती है। साधकों को यह अनुमूति आंतरिक ही होती है। भगवान ने कहा 'तुकाराम, हम तुम्हारी मिक्त मावना पर प्रसन्न हैं। वह ब्राह्मण जिसके आदेशों से तुमने हमारा अभंग गायन रोक दिया है वह हमारी दृष्टि में ब्राह्मण ही नहीं है। उसका आदेश हमारा आदेश नहीं है। जिसका चित्त वासनामय ईष्यां द्येषयुक्त होता है उसके चित्त में मैं अथवा मेरी शिक्त कमी प्रकट नहीं हो सकती है। मैं तो शुद्ध चित्त होने पर अंतर में प्रकट होता हूँ। यदि गुरुक्टपावशात् अथवा किसी साधन विशेष का अनु-

प्ठान करने जार ने प्रिक्त में जार ते हो भी जाती है तो वह चित्त की मलानता एवं अशुभ वासनाओं को जलाकर मस्म कर देती है। तथा मैं चित्त में से ही प्रकट हो जाता हूँ। मेरा यह प्रकटीकरण कोई आकृतियुक्त नहीं वरन् तत्वतः होता है। उस ब्राह्मण के चित्त में अपने ब्राह्मणत्व एवं विद्या का अभिमान है। इसलिये जगत में फैली तुम्हारी स्थाति से ईर्ष्या के कारण वह अन्दर ही अन्दर जलता है तथा उसका चित्त अनावश्यक संकल्प, विकल्प करता है। मला मैं उसके मलीन अशुभ चित्तमें कर प्रकट होकर तुम्हें कोई ब्राह्मण के माध्यम से आदेश दे सकता हूँ।"

"मेरे समीप जाति का महत्व नहीं, प्रेम और मिक्तका महत्व है। जाति तो धार्मिक अवस्था है जो कि सामाजिक स्तर पर श्रम का विभाजन है। नीच से नीच चाण्डाल भी यदि मुझे प्रेम करता है तो मुझे प्रिय होता है। तुम शरीर से ब्राह्मण नहीं हो तो क्या हुआ तुम्हारा मन ब्राह्मण है। तुम ब्रह्मचर्य अर्थात् ब्रह्म का आचरण करते हो। इसीलिये तुम शरीर से ब्राह्मण न होकर भी ब्राह्मण हो। इसलिये भी मैं अपने अभंग तुम्हारे हृदय में कार्यशील होकर प्रकट करता हूँ। क्योंकि तुम्हारा चित्त पवित्र है। मेरे प्रति प्रेम है। जगत के प्रति वैराग्य है। यदि मैं जाति-प्रिय होता तो उस अभिमानी ब्राह्मण के चित्त में प्रकट होकर कोई आदेश देता। किंतु मुझे छल-छिद्र एवं कपट से कोई प्रयोजन नहीं। मैंने तुम्हारे जैसे शुद्ध हृदय में प्रकट एवं कार्यशील होकर जगत को ज्ञान का उपदेश तुम्हारे माध्यम से दिया। अतः अब तुम चित्त की ग्लानि त्याग दो पहले का उतसाह वापिस लाओ और हृदय में रिचत, प्रस्फुटित एवं प्रकट अमंगों का गायन-लेखन

कर जगत में श्रेय मार्ग का प्रचार करो।" Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh भगवान के शब्दों को सुनकर तुकाराम के चित्त की निराज्ञा दूर हो गयी एवं पहले का उत्साह पुनः लौट आया। इकतारा और करताल पुन: उठा लिये और अमंग गायन आरम्म कर दिया । कुछ देर पश्चात अंतर में प्रकट इष्ट के रूप में प्रकाशित एवं प्रस्फुटित किया से शक्ति से उसने पुनः कहा, "हे प्रमो! आपकी महिमा घन्य है। अपरम्पार है। आपने मुझ पर अत्यंत कृपा की जो मेरे चित्त की शक्ति की ग्लानि दूर कर दी। किंतु पूर्व-लिखित अमंग जो मैं इन्द्रायनी में प्रवाहित कर चुका हूँ उनका क्या हो?" तब अंतर में आकाशवाणी हुई "वे अमंग सुरक्षित हैं। तथा तुम्हारे प्रशंसक मक्तों के पास दे दिये गये हैं। जब आप वापिस देह पहुँचोगे तो वे अमंग वापिस मिल जायेंगे।"

जघर पं. रामेश्वर मट्ट का मन तुकाराम के समान मक्त के प्रति अपराघ करने से प्रायश्चित की अग्नि में जलने लगा एवं उन्होंने तुकाराम से क्षमा याचना की।

उपरोक्त दृष्टांत से ईश्वर प्रणिघान का विषय पर्याप्त स्पष्ट हो जाता है। जिस प्रकार से संत तुकाराम के हृदय में क्रियार्शाक्त की कियाओं के रूप में अमंग प्रकट होते थे उसी प्रकार वेदों के मंत्र भी किसी पुरुष द्वारा रचे गये नहीं है। उन मंत्रों को अपीरुषेय कहा गया है जो प्राचीन ऋषियों की साधना के समय उनके चित्त में प्रकट हुए और उन मंत्रों के दृष्टा ऋषि को उन उन मंत्रों का ऋषि मान लिया गया। इसी प्रकार गुरु ग्रंथसाहिब के शब्द भी गुरुओं में प्रकट हुए। उन्होंने उनको अपने अंतर में शब्द रूप में सुने। इसीलिये उन्हें पद्य नहीं कहकर 'शब्द' कहा जाता है। जितना भी संत साहित्य है वह किया शक्ति के चित्त में

देवात्म शक्ति

कार्यशील होतीं प्रस्कृति में प्रस्कृतित होता रहा है। हमने कुछ एसे साधक देखे हैं। जिन्हें भजन के शब्दों के साथ संगीत भी अर्थात भजन विशेष का सुरताल इत्यादि भी साथ ही अंतर से ही आते हैं।

संत तुकाराम अथवा अन्य मक्तों की साधना को सामान्य जन समझ नहीं पाते तथा उसे कर्तृत्वाभिमान युक्त साधना समझते हैं। इसीलिये उन लोगों को उन संतों की नकल करने पर वह आनंदानुमूति नहीं होती, वह रस नहीं आता तथा वह मस्ती नहीं आती जो कि उन संतों को प्राप्त होती थी।

यह सब तभी संभव है जबिक साधक की अन्तरचेतना अन्तर्मुखी जाग्रत, प्रकाशित एवं कियाशील हो तब वह जाग्रत शक्ति विभिन्न कियाओं के रूप में चित्त के संचित संस्कारों के आधारु पर कार्य करेगी तथा चित्त शुद्धि का कार्य सम्पादित करेगी।

बालस्तावत् क्रीडश्सक्तः

तरुगस्तावत् तरुणीरक्तः।

वृद्धस्तावत् चिंतामञ्जः

परमे ब्रह्मिकोऽपि न लग्नः ।।

भजगोविंदम् (२)

गोविंदम् भज मूडमते ।।।

## श्री ed मुख्यानं मुख्यानं साहित्

स्वामी श्री शिवोम् तीर्थ जी-

(गतांक से आगे)

सिरी राग्न महला - १।। पहरे धरु - १ -

पहिले पहरे रैणि कै वणजारिआ मित्रा बालक बुधि अचेतु। खीरु पीए खेलाइऐ वणजारिया मित्रा मात पिता सुत हेतु। मात पिता सुत नेहु धनेरा माइ मोहु सवाई। संजोगी आइआ किरतु कमाइआ करणी कार कमाई। रामनाम विनु मुकति न होई बूडी दुजै हेति। कहु नानक प्राणी पहलै पहेरे छूटहिंगा हरि चेति।। १।।

हे वनजारा रूपी जीव मित्र ! जीवन की अवस्था रूपी रात्रि के प्रथम प्रहर में जीव, वालक का रूप घारण करता है, उसकी वृद्धि अपरिपक्व होती है कि उसे खाने, पीने, पहनने ओढ़ने तथा मलमूत्र त्याग का भी अच्छी तरह बोघ नहीं होता। माता—पिता भी मोह के वशीभूत होकर उसकी देखमाल करते हैं। वह स्वयं खा भी नहीं सकता। जगत् में सर्वत्र व्याप्त मोह माया के आवरण के कारण ही माता—पिता पुत्र—प्रेम में उसके पोषण में उठाए गए कष्टों, क्लेशों को भी उपेक्षित करते हैं। बालक अपनी इच्छा से नहीं वरन् पूर्व—निर्मित प्रारव्ध एवं वासना से वंधकर तथा विवश होकर ही जगत में जन्म लेता है और जन्म लेने के पश्चात् मिवध्य में भी वह वही कर्म कर पाता है जो ईश्वर उसके प्रारब्धानुसार उससे करवाता है किन्तु राम नामके बिना जीव की मुक्त संमव नहीं है। माया से आवृत्त होने के कारण दैत — माव

में रत रहने से सारा संसार काल का ग्रास बन रहा है। गुरुनानक देवजी कहने हैं है कि प्रे प्राणी ! जीवन के प्रथम प्रहर में ही इस जगत् के बंधन से मोक्ष प्राप्त करने की आशा करता है तो ये हरि—नाम स्मरण से ही संभव है।

इस शब्द में गुरुजी ने आयु रूपी रात्रि को वाल्यावस्था से आरंभ किया है। बालक को अपरिपक्व वृद्धि प्राप्त होने के कारण उसे खाने, पीने, इत्यादि की भी सुघ नहीं होती। बालक को मुख लगे, ठंडक लगे अथवा पेट में दर्द हो, वह बोल नहीं सकता. केवल रोता है। इसलिए परमात्मा ने उसके माता पिता के चित्त में बच्चे के प्रति मोह का माव उत्पन्न किया है। इस बात को इस प्रकार भी कह सकते हैं कि उसके माता पिता अपने पूर्व संचित संस्कारों के कारण अपने चित्त में जगत के प्रति मोह का भाव पैदा कर लेते हैं। और उसी कारण उन्हें पुत्र-प्राप्ति होती हैं। और मोह के ही कारण वे पुत्र के प्रति मोहित हो जाते हैं। जब माता पिता को बच्चे के पालन पोषण के निमित्त विमिन्न प्रकार के दु:ख उठाने पडते हैं। तो वे उनकी उपेक्षा करके हैंसते हॅसते उन्हें सहन करते हैं। बालक भी कोई अपनी इच्छा से माता पिता के घर जन्म नहीं लेता अपितु पूर्व संस्कार एवं कुछ लेन देनका संबंध होने के कारण ही माता के गर्भ में आता एवं जन्म ग्रहण करता है। जब तक प्रारब्घ वशात् लेनदेन का संबंध रहता है। तबतक माता अथवा पिता का उस बालक से संपर्क बना रहता है, किंतु लेन देन के समाप्त होते ही संबंध काभी विच्छेद हो जाता है। इस जन्म में मी वालक वही कर्म करता है जिसके उसके पूर्व निर्मित प्रारब्ध तथा चित्त-स्थिति के अनुसार

देवात्म शक्ति

इंस्वर Digitized by Agarenigam Faundation, सिद्धात ge कि राम-नाम स्मरण के अतिरिक्त जीव का प्रारब्ध-विनाश एवं संसार-बंधन ते छुटकारे की कोई उपाय नहीं। नाम-स्मरण से ही जीव के चित्त का मैल घुलकर चित्त निर्मल बनता है तथा चित्त के ऊपर पडा हुआ अभिमान एवं माया का आवरण उतरकर उसके समक्ष प्रमु प्रत्यक्ष हो जाता है और जीव उस प्रमु में विलीन हो जाता है। जब तक जीव राम-नामस्मरण का सहारा नहीं लेता तब तक सारे संसार की तरह वह भी मृत्यु के मुखमें पडता है। काल सिर ऊंचा किए प्रतिक्षण संसार में घूमता फिरता है और संसार की विभिन्न वस्तुएँ, पदार्थ, परिस्थितियाँ प्राणी, जो कुछ भी उसे मिलता है उसे खाता चला जाता है। उस संसार में जो भी वस्तु अथवा प्राणी पैदा होता है उसकी मृत्यु भी अवश्यभावी है। फिर वह जीव जिसने अपने आपको जगत के प्रति आसक्ति होने के कारण, जगत का ही अंग बना लिया है वह जीव मृत्युसे क्योंकर बच सकता है। गुरुनानकदेवजी कहते हैं कि हे प्राणी! यदि आयु-रात्रि के प्रथम प्रहर अर्थात् बाल्यावस्था में ही तुझे संसार बंघन से मुक्ति अपेक्षित हैतो तू हरि नामस्मरण का सहारा ले।

(दूजै पहरै रैणि के वणजारिआ मित्र ! मरि जोविन मैमित आहिनिसि कामि विआपिआ वणजारिआ मित्रा अंघुले नामु न चिति। रामनामु घट अंतरि नाही होरि जाणै रस कस मीठे। गिआनु घिआनु गुण संजमु नाही जनिम मरहुगे झूठे। तीरथ वरन सुचि संजमु नाही करमु घरमु नही पुजा। नानक माइ मगित निसतारा दुविघा विआपै दूजा।।।।)

हे वंजारा मित्र! जीवन के आयुरूपी रात्री के दूसरे प्रहर में मरपूर यौवन की मस्ती में मदमत्त रहता है। वह जीव इस प्रहर

में रात दिमंग्क्तिम् विसिन्तांकाअधिमार्काकाकार्या है। बुद्धि में मरम होने के कारण उसे कभी भी हरिनाम-स्मरण की याद नहीं आती। देहात्मवृद्धि के कारण वह मांति मांति के सुस्वाद् मोजन के आस्वादन करने के प्रति आसक्त रहता है। और अपने हृदय में नाम-स्मरण का कोई महत्व प्रदान नहीं करता। इस अवस्था में उसके चित्त में परमात्मा के नाम-स्मरण, ज्ञान घ्यान, पूजापाठ इत्यादि के लिए कोई स्थान नहीं और नहीं वह विषयों के प्रति संयमित ही रहता है। यों ही मिथ्याचरण में लिप्त जीवन व्यर्थ कर बैठता है। जीवन के इस दूसरे प्रहर में जीव तीर्थ, वत, शीच, संयम, घर्म, कर्म, पूजा, आराघना, जप, तप, पठन, पाठन इत्यादि कुछ भी नहीं करता। गुरुजी कहते हैं कि यदि पूर्व निर्मित प्रारब्ध के वशीमृत जीवन के इस प्रहरमें ही प्रमुकी कृपा हो जाय तो जीव के लिए इस जगत् के वंघन एवं सुख दुख से मुक्ति संभव है अन्यथा वैचारा जीव अविद्या या माया से आवृत्त होकर अपने कर्मों के प्रति आसक्त और मोहित होकर सुख दु:ख के संस्कार संचय करता है। परिणामतः जन्म मरण के चक्र में पड़ा रहता है।

माव यह है कि जब दूसरा प्रहर अर्थात् यौवन अवस्था आती है तब जीव में काम भाव बढ जाता है। वह उसमें इतना कामांघ हो जाता है कि अवसर कुअवसर का विचार न करके येनकेन प्रकारेण अपनी काम—पूर्ति के निमित्त प्रयत्नशील रहता है जितना ही जीव काम—मोग में अधिक लिप्त होता जाता है उतनी ही उसकी वासना बढ जाती है जिस प्रकार अग्नि में घृत डालने पर अग्नि बढती है, कभी शांत नहीं होती। वह जीव दिन—रात कामासक्त रहता है और इस कारण उसका हरि

नाम-स्माराणां के अप्रति ख्यामा अमिनहीं जासागा व्यक्तां जपदेश, आदेश की कुछ वस्तु है इसे वह समझ नहीं पाता । उसकी देहात्मवृद्धि होती है। अपनी देह को अधिक से अधिक सुन्दर और स्वस्य बनाने के प्रयत्न में लगा रहता है। अपनी जिहवा की पुष्टि के लिए वह षड्रस मोजनों का रसास्वादन करता है। तरह तरहसे अपने शरीर को सजाता है। इन्हीं वातों में रत रहकर वह अपना संपूर्ण जीवन व्यर्थ नष्ट कर देता है और उसके हृदय में पूजा नाठ, जप, तप, कथा, कीर्तन सद्ग्रंथावलोकन संयम इत्यादि के पति कोई मान उदय नहीं होता। वह मिथ्याचरण में लगा रहता है, संस्कार संचय करता रहता है अपने चित्त को मलीन और अशुद्ध करता रहता है तथा इस प्रकार आवागमन के चक्र में पडा रहता है। जीव ने जीवन की आयु रात्रि का प्रथम प्रहर खेलने खाने में व्यतीत कर दिया एवं दूसरा प्रहर अर्थात् यौवनाप वस्था भी वह जगतके विषयों को भोगने में समाप्त कर देता है। गुरुजी कहते हैं कि ऐ जीव! तूने बाल्यावस्था तो नष्ट कर दी। भगवान का नाम-स्मरण नहीं किया । अब यौवन अवस्था में सम्हल जा। इस जगत् के विषयों से उपराम होकर यदि तू मगवान के मजन में लग जाय, अपने चित्त को निर्मल बना ले तथा चित्त पर पडा अभिमान और माया का आवरण उतार ले जो कि मगवान की कृपा से ही संभव है, तो तुझे इस जगतु के विषयों से छुटकारा मिल जायगा।

तीजे पहरे रेणी के वणजारिआ मित्रा सिर हंस उलयडे आइ। जोवन घटै जरूआ जिणे वणजारिआ मित्रा आंव घटै दिन जाइ,! अंति कालि पछुतासी अंघुले जा जिम पकडि चलाइआ। समु किर्छ अपुना करि करि राखिआ खिन महि महआ पराइआ। बुधि विसरजी

Digitized by Agamnigam Foundation Chandigarh गई सिआणय करि अवगण पछुताई। के हुँ नीनक प्राणी तीजै पहरै प्रमु चेतह लिव लाइ॥३॥

हे बनजारा मित्र ! जीवन की अवस्थारूपी रात्रि के तृतीय प्रहर में शरीर—रूपी सरोवर पर हेंस आकर बैठ जाते हैं—अर्थात मनुष्य के सिरपर हंसों की तरह वाल सफेद हो जाते हैं। योवन व्यतीत हो जाने पर इन्द्रियों की शक्ति क्षीण होने लगतीं है और धीरे शरीर पर प्रौढ अवस्था का प्रमाव बढने लगता है। बह मरीमत और मोहित हुआ जीव अंत समय पछताता है, जब यमदूत इसे आ पकड़ते हैं। अर्थात मृत्यु निकट आने पर जीव परचाताप करता है। वह विचार करता है कि ये संसार जिसे वह अपना अपना कहकर सम्हालकर रखता रहा है। वह क्षण मात्र में पराया हो जाता है। अर्थात् उससे सब कुछ छिन जाता है। यमदूतों के वशीमूत होते ही उसकी विचार—शक्ति कुंठित होने लगती है। सब चतुराई रक्खी रह जाती है तथा वह अपने विकारों को स्मरण करके बार बार परचाताप करता है। गुरुजी बहते हैं। कि ए प्राणी ! जीवन—रात्रि के तृतीय प्रहर में ही तुम प्रमु का घ्यान एवं नाम—स्मरण करलो।

माव यह है कि जीवन —रात्रि के दो प्रहर तो मनुष्य व्ययं व्यतीत कर ही बैठता है किन्तु यदि वहतृतीय प्रहर अर्थान् प्रौढायस्था में भी चेत जाए तथा प्रमु का घ्यान, तप, संयम, एवं नाम-स्मरण इत्यादि में अपना मन लगाए तो उसका प्रमु कृपासे कल्याण संमव है किन्तु प्रौढावस्था में भी जीव पूर्ववत् अपने चित्तमें जगत के विषयोंकी वासना, कामना बनाए रखता है। यौवन व्यतीत हो जाने पर उसकी इन्द्रियाँ तो शिथल हो जाती हैं, भोग विलास भी क्षीण होने लगती है — किन्तु मन की चंचलता फिर भी शान्त नहीं होती। एक और उसके चित्त में विषयों के प्रति आकर्षण होता है तथा

दूसरी ओर उसे अपनी आयु-रूपी रात्रि व्यतीत होती हुई Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh दिखाई देने लगती है। इस दुविचा पूर्ण स्थिति में कमी तो जीव का चित्त विषयों में चंचल हो जाता है और कभी मृत्यु को निकट देख कर, जीवन व्यर्थ ही नष्ट हो जाने के कारण, पश्चाताप करने लगता है। वह सोचता है कि "कभी भी यमदूत मूझे पकड कर ले जा सकते हैं। मैं विषयों में रत रहा, प्रमु का नाम-स्मरण नहीं किया। यमदूतों के समक्ष मेरा कोई वश नहीं चलेगा और वे मांति २ की प्रतारणा देते हुए पकड़ करले जाएँगे। मैं कितना अज्ञानी हूं कि मैं ने सत्य को पहिचावकर सत्य को प्राप्त करने के निमित्त किसी भी प्रकार का कोई मी प्रयत्न, पुरुषार्थ, समर्पण अथवा गुरुसेवा नहीं की, इत्यादि।' यम दूतों के वशीभूत होते ही वृद्धि का विवेक कुंठित होने लगता है। जगत् की सूझ पडना बंद होने लगता है तथा अपने पराए मित्र शत्रु इत्यादि की पहिचान मी समाप्त होने छगती है किन्तु जीव का चित्त पश्चाताप की ग्लानि से मरा होता है। उस समय जीव के नेत्रों से अश्रुपात होता है। वह बार २ अपने को धिक्कारता है किन्तु यम-दूत उसकी छाती पर चढे आते हैं। गुरु नानकदेव जी कहते हैं कि आरंभिक दो प्रहर व्यथं व्यतीत करने के पश्चात यदि तीसरे प्रहर में भी जीव सम्हल जाए, सत्कर्म करना, गुरु उपदेशानुसार आचरण एवं नाम स्मरण करना आरंग कर दे तो उसकी मुक्ति का मार्ग प्रशस्त हो सकता है।

च उथें पहरे रेणि के वणजारिआ मित्रा विरिष्ण मह्मा तनु सीणु। असी अंघु न दीसई वणजारिआ मित्रा सुणै न वैण। असी अंघु जीम रसु नाही रहे पराक्ष ताणा। गुण अंतरि नाही किं सुखु पावे मनमुख आवणजाणा। खडु पकी कुडि मजै विनसे

देवात्म शक्ति

आइ चर्चे प्रक्रिका by प्रमुख hin स्टूड्ड m त्रात्तिश्व स्थागी ित्व तुर्मे प्रमुखि सबदु पञ्चाणु ॥४॥

है बनजारा मित्र ! जीवन की आयु-रूपी रात्रि के चौथ प्रहर में शरीर वृद्ध होकर निःशक्त हो जाता है। उसमें निर्वेल्ता आ जाती है। नेत्रेन्द्रिय एवं कर्णे द्रिय शक्ति मी घोखा दे जाती है। हे मित्र ! उसे नेत्रों से दिखाई और कानों से सुनाई देना बंद हो जाता है। नेत्र तो कमजोर हैं ही, जिहवा में मी मोजन का वह रस नहीं रह जाता और इस प्रकार अन्य के प्रति आश्रित होकर अर्थात् दूसरे के सहारेपर निर्मर रहकर ही उसे, अपने शरीर की जर्जरावस्था में भी आयु का शेषमाग विताना होता है। उस मन मुख जीव के चित्त में देवी गुणों का विकास भी नहीं हो पाता अत: ऐसे जीव को सुख क्योंकर प्राप्त हो। वह वेचारा इसी प्रकार जन्म मरण के चक्र में पड़ा रहता है। शरीर रूपी खेती पक कर झुक जाती है और कभी टूट जाती है। उसके जीने अथवा मरने का जगत् में कोई महत्व ही नहीं रहता। गुरुजी कहते हैं कि तू जीवन के इस अंतिम चरण में तो गुरुकी कहते हैं कि तू जीवन के इस अंतिम चरण में तो गुरुकी कहते हैं कि तू जीवन के इस अंतिम चरण में तो गुरुकी उपदेशानुसार आचरण करके कुछ तो शिक्षा ग्रहण कर।

माव यह है कि आयु-रूपी रात्रि के चौथे चरण में बुढापा जीव को आ घेरता है। उसमें उठने बैठने, चलने फिरने, अथवा कुछ मी काम करने की क्षमता नहीं रहती। शरीर श्वीण होकर दुर्बल हो जाता है। कुछ जीवों का शरीर कुश हो जाता है तो दूसरों का अत्यधिक मारी। किंतु मारी शरीर देखने मर का होता है। थोडा मी चलने पर स्वास फूलने लगता है, जोडों में ददं रहता है हाथ पाँव में कंपन आरंभ हो जाता है और

देवातम शक्ति

मेत्र मीigiतेखरा by मेर्निकातस्त्रात सुरात्ता बालोड् ानेको तर्वे भा आंखों पर मोटे शीशे के चश्मे चढ जाते हैं और कानों में सुनने की मशीन लग जाती है। दांत झड जाते हैं अथवा अत्यंत दुर्वल होकर जिहवा के रसास्वादन को समाप्त कर देते हैं। उस जीव के पांव लडखडाने लगते हैं लकडी का सहारा लेकर अथवा अन्य व्यक्ति का कंघा पकड कर घीरे घीरे चलता है। इस प्रकार बुद्धावस्था में पराधीन व्यक्ति को न इस लोक में सुख मिलता है और न ही पुण्य कमों के अमाव में उसे अगले जन्म में ही सुख की प्राप्ति होती है जिस प्रकार फसल पक जाने पर फसल के बोझ से पौघा झुक जाता है। उसी प्रकार इस शरीर के पक जाने पर यह शरीर भी झुक जाता है। अर्थात् कमर धनुष की तरह टेढी हो जाती है। अथवा जिस प्रकार फल पकने पर अपने आप गिर जाता है। उसी प्रकार शरीर का भी पात हो जाता है। अर्थात जीव मृत्यु को प्राप्त होता है। गुरुजी कहते हैं कि ऐ जीव! तूने जीवन -रात्रि के तीन चरण जगत् के विषयों के प्रति आसक्त रहकर भोग भोगकर सुखी-दु:सी होकर एवं तत्संबंधी संस्कार चित्त में संचित करके उसे मलीन करने में व्यर्थ नष्ट कर दिए।

> यह कर चुका, यह कर रहा, यह कल करूंगा मैं। इस फिक्को-इन्तजार में , सारी उम्र गुजर गई।।

अर्थात् सारा जीवन सांसारिक कर्मों की चिंता एवं उनके अनुकूल परिणाम की प्रतीक्षा में व्यतीत हो गया । अब जो शेष रहे थोडें दिन, गुरु के आदेश, उपदेशानुसार आचरण करके तथा गुरु-प्रदत्त नाम का निरंतर स्मरण करके अपने चित्त को शुद्ध कर तथा ईश्वर प्राप्ति का मार्ग प्रशस्त कर।

देवात्म शक्ति

बाकी रही को दिल की, सफाई में सफैकर । Digitized by Agamhigam Foundation, Chandigarh आसायशे-ए-वजूद में सारी गुजर गई ॥

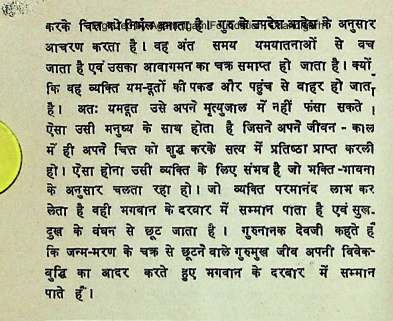
अर्थात् अमी तक तो हे जीव! तू अपने शरीर को सजाने सँवारने और देह के मोगों को मोगने में रत रहा। शेष जीवन तो चित्त-शुद्धिमें में लगा!

ओडकु आइआ तिन साहिआ वणजारि आ मित्रा जरु जरवाणा कंनि। इक रती गुण न समाणिआ वणणारिआ मित्रा मित्रा अवगण खडसिन वंनि। गुण संजिम जावे चोट न खावे ना तसु जंमणु मरणा। कालु जालु जमु जोहि न साके माइ भगति मैं तरणा। पित सेती जावे सहिज समावे सगले दुख मिटावे। कहु नानक प्राणी गुरमुखि छूटे साचे ते पित पावे॥ ५॥ २॥

है बनजारे मित्र ! अब तो तेरा श्वास प्रश्वास मी तुझे घोरवा देने जारहा है, जो कि पुरी आयु मर तेरे साथ ये, तू पूणंतया जर्जर है। वृद्धावस्था तुझे घेरे हुए है अर्थात् शारीरिक उत्पीडन में जीवन की शेष आयु बीत रही है। मन मुखजीव कभी भी सद्गुणों को ओर न झकते हुए जगत् के विषयों में लिप्त रहकर अवगुणों में ही आयु गुजरता रहा। सत्य आचरण एवं परमात्मा के नाम स्मरण द्वारा संयिमत जीवन व्यतीत करना ही यदि तू अपने जीवन का घ्येय बनाता तो आज काल भी तुझे भयभीत नहीं करता, गहरी ठेस नहीं पहुंचाता और तू जन्ममरण से भी बच जाता। अर्थात् ऐसा जीव जो मनमुखी होता है जब मृत्यु के निकट पहुंचता है तब शरीर, श्वांस की गित एवं एक भी सद्गुण न रखकर, अवगुणों में ही जीवन लिप्तं किए रहता है। यदि वह सदगुणों को ग्रहण करता हुआ संसारसागर से पार होने हेतु भगवान की भिक्त करता रहता तो मृत्यु का

सय मी पंतरिष्टिति निहासित जिस्ती अरि गृह निन्ति दिवेजी महाराज कहते हैं कि ऐसे गृहमुखी जीव को जो अपने विवेक से जीवन यापन करता रहता है-परमात्मा के दरबार में भी आदर उपलब्ध करता है। अर्थात परमात्मा उस मक्त-जीव से दूर नहीं, उसके अंतर में ही सदैव व्याप्त रहता है।

भाव यह है कि इन्द्रियां प्राणों से युक्त होकर ही कार्य-शील होती हैं। यदि प्राण की किया एक जाए तो शरीर और इन्द्रियाँ मृत हो जाते हैं। इसी प्रकार मन को संकल्प विकल्प करने, वृद्धि को विचार करने, अहंकार को उदय होने तथा संस्काराशय को संस्कार संचय करनेके लिए प्राण की आवश्यकता है। अन्न पाचन करने तथा नाडियों में रुघिर प्रवाहित होने के लिए भी प्राण-शक्ति की आवश्यकता है। उस प्राण-शक्ति की किया का व्यक्त स्वरूप स्वास प्रस्वास की किया है। स्वांस-प्रक्वास की किया बंद होने पर शेष सब कियाएँ स्वयमेव बंद हो जाती हैं। और मनुष्य मृत हो जाता है। गुरुजी कहते हैं। कि जीवन के चारों चरण व्यतीत हो गए तथा स्वास प्रस्वास की किया के बंद होने का समय भी निकट आगया है, जिस प्राण से युक्त होने पर यह शरीर चलता रहा है। । निर्दयी बुढापा कंघे पर आकर बैठ गया है इन्द्रियां बिलकुल शिथिल हो गई हैं। मनमुख जीव आजीवन विषयों में रत रहकर संस्कार संचय करता और सुख दु:ख भोगता रहता है। परिणामत: मृत्यु होने पर यमदूत उसे पकड कर ले जाते हैं एवं तरह तरह की यातनाएं तथा प्रतारणाएं देते हैं। जो मनुष्य दैवी संपदा संचय करता है, चित्त में सद्गुणों को घारण करता है, चित्त में संचित तमोगुण, रजोगुण मुलक संस्कारों को क्षीण करता है। नामस्मरण



तृष्णां छिन्धि मज क्षमां जिह मदं पापे रित मा कृथा:
सत्यं बूह्य नुयाहि साधुपदवीं सेवस्व विद्वत् जनम् ।
मान्यान्मानय विद्विऽषोप्यनुनय प्रच्छादय स्वान्गुणान् ।
कीर्ति पालय दुःखिते कुरु दयामेतत्सतां लक्षणम् ।।

तृष्णा का छेदन कर, क्षमाका सेवनकर, मद को नष्ट कर, पामें प्रेम मत रख, सत्य बोल, सज्जनों के बताये हुए मार्ग पर चल, विद्वानों की सेवा कर, मान देने लायक जनों को मान दे, शत्रुओंको खुशरख, अपने गुणों को छिपाकर रख, कीर्ति की, रक्षाकर, दु:खीं पर दया रख—ये संतों के लक्षण हैं।

देवात्म शक्ति



#### देवात्म शक्ति

लेवक:- ब्रह्म क्रीन भी. १०८ स्वामी भी. विष्णुतीर्थ जी महाराज

TO STATE OF TAXABLE

THE TOTAL WILLIAM

(गतांक से आगे

अध्याय-१५ उपासना का रहस्य-भिन्त



पिछले अध्याय में हमने हिंदू धर्म की पंचदेव उपासना पड़ित पर विचार किया है। इसमें यह स्पष्ट किया गया है कि मिन्न - मिन्न देवताओं की उपासना बहुदेववाद का प्रतीक नहीं है। पश्चिमी विचारकों ने इसे इस रूप में समझने में प्रायः मूल की है। यह एक ही ईश्वर की अवधारणा का किसी मी

अकार से नकार नहीं है। हिंदुओं का यह ईश्वर मुसलमानों व ईसाइयों के मगवान से भी मिन्न नहीं है। हिंदुओं द्वारा ईश्वर नाना रूपों व नामों से पूजा जाता है। इसी उपासना का रहस्य पहां बताया जा रहा है।

हमने लगातार कहा है कि आव्यात्मिक क्षेत्र में एक साघक जब तक कूंडलिनी जाग्रत नहीं कर लेता तब तक उसकी वास्तविक प्रगति नहीं हो पाती। यह भी वताया जा चुका है कि शक्ति को जाग्रत किये जाने का सुगम उपाय शक्तियात-दीक्षा है। शक्तिपात, दीक्षार्थी के दक्षिण कान में मंत्र फूंककर किया जाता है। इस मंत्र द्वारा गुरु शिष्य में आघ्यात्म का बीज बोता है। इसलिए मंत्र को ऐसा वीज कहा गया है जिसका साधक स्त्री या पुरुष के हृदय में वपन करने पर संबंधित देवता का आकार उमर आता है। यदि साधक को वैष्यव मंत्र दिया गया है तो भगवान विष्णु की मूर्ति उमरेगी व उसी तरह अन्य देवताओं के विषय में भी घटित होता है। इस तरह गुरु, शक्ति व मंत्र की प्रथम त्रयी का निर्माण होता है। इन तीनों को लगभग एक माना गया है व सायक से अपेक्षा की जाती है कि वह इनमें कोई भेद न करे। ईश्वर, गुरु के सूक्ष्म शरीर में वास करता है व उसकी आध्यात्मिक शक्ति मंत्र रूपी बीज में पुंजीमूत होती , है। यह आध्यात्मिक शक्ति शिष्य के हृदय में मंत्राविष्ट होकर उसमें मंत्र द्वारा आराधित देवता के मूर्तिकरण का कार्य करती है। साधक में उस देवता से संबंधित दिव्य आध्यात्मिक शक्तियां प्रकट होने लगती हैं। इस प्रकार देवता, उसका रूप व उसकी शक्तियों की दूसरी त्रयी का प्रादुर्माव होता है। एकतरह से गुरु में मौजूद ईश्वर, शिष्य में अवतीर्ण होता है। हमारे यहां

निवै सिक्षं कर्ष्य देशविष्ट अप्तार प्राप्त क्या जिस तरह गुरु मंत्र स्वरूप, देवता स्वरूप व गुरु आदि। जिस तरह गुरु ईश्वर के साथ आध्यात्मिक ऐवय स्थापित करता है उसी तरह शिष्य मी इस एकत्व को प्राप्त करता है। यहां वैचित्रय यह है कि शिष्य यद्यपि ईश्वर से एकत्व स्थापित कर सकता है कित शिष्य यद्यपि ईश्वर से एकत्व स्थापित कर सकता है कितु ईश्वर रूप गुरु के साथ वह तद्रूप नहीं होता। गुरु व ईश्वर में कोई मेद नहीं किया जाता व इसी तरह मंत्र एवं मं के देवता मी अभिन्न हैं। शिवत, गुरु, मंत्र आदि सभी रूप गुरु के अस्तित्व में समाविष्ट होकर ईश्वर के ही प्रतिरूप हैं। एक गुरु के माष्यम से शिष्य में आध्यात्मिक

करता है। यह मंत्र साघक में सबसे पहिले प्रसुप्त कुंडिलिनी के आश्रय स्थल मूलाघार चन्न को सिन्नय करता है। मूलाघार निक्चेष्ट स्वयंमू लिंग का भी आघार स्थान है। अतः मूलाघार के नियावान होते ही यह कुंडिलिनी को जगाता है जो दूसरे स्वाधिष्ठान चन्न में प्रवेश करती है। एक प्रकार से मूलाघार स्थित स्वयंमू लिंग मंत्र ही है व उसकी शक्ति नियावती कुंडिलिनी। उसका पहेला काम दो विरोधी प्रजनन 'घाराओं को जोड़ना रहता है। जागृत कुंडिलिनी इसके पश्चात् मनुष्य के हृदय में दिक्याकार लेती है। मानव में देवत्व के प्रकटीकरण की यह प्रथम अवस्था होती है। किंतु मनुष्यत्व से देवत्व यात्रा का यह मध्यवर्ती पड़ाव ही है। दैवी प्रेम व सदाचरण के आघार पर यह शक्ति विशुद्ध चन्न अर्थात् परिशुद्धिकरण की अवस्था में पहुंचती है। यहाँ पहुंचकर यह सवाक् हो जाती है। व शिष्य में पड़ा मंत्र बीज अपना मूल आकार ग्रहण कर लेता है। इस केन्द्र पर आकर कुंडिलिनी अपनी पवित्र आभा से निखरकर

अंतः करण हों स्टिन्हें अप्राप्त क्षिति कि विद्याल सामित कि कि विद्याल करने के लिये बताती है। इसलिये म्हिन्हों में एक कि के किन्द्र को आज्ञा-चक्र कहा गया है। इस चक्र के नीचे की अवस्थामें जो संदेश प्राप्त होते हैं वे संदेह से परे नहीं होते। किंतु एक बार इस स्थिति के परे पहुंचते ही सभी संदेहों व दुर्विवाओं का अंत हो जाता है। इसलिये आज्ञा चक्र के ऊपर ऋतंमरा प्रज्ञा अर्थात सत्यावेशित ज्ञान की अवस्था वताई गयी है।

प्रातिभज्ञान से आलोकित ऋतंभरा सूर्योदय पूर्व के उषाकाल जैसी होती है। यह सभी ज्ञान, शब्द व वाणी का मल स्रोत है। इसीलिये सभी मंत्र चाहे वह किसी भाषा के हों, इसी स्रोत से निकलते हैं। राब्द ब्रह्म अथवा "कलमा" का यही अर्थ है। ईश्वर वाच्य शब्द "ॐ" के रूप में उच्चारित होता है। यहाँ तक कि इस्लाम के प्रमुख ग्रंथ जुरान शरीफ का आरंभ भी अलम्' अक्षरों 'अं' शब्द से शुरू होता है इसमें 'ल्' अन्च्चारित रहता है। ये तीन अक्षर यद्यपि इस ग्रंथ में अथवा इस्लाम के अनुयायियों द्वारा समझाए नहीं गए हैं किंतु इनका शास्त्रारंम में व्यापक महत्त्व है। मध्य में अनुच्चारित "ल्" अक्षर रिक्त आकाश का प्रतीक है। वैदिक ऋषियोंने इस स्थान की पूर्ति 'उ' उच्चारण से की है।इसीलिये "अं" से आशय पवित्र ग्रंथ के उस आदि स्रोत से है, जो समी प्रातिम ज्ञान का मूलकेन्द्र है। सेन्ट जोन ने इसी शब्द को 'टेस्टामेन्ट के पहले पद्यांश में इन शब्दों में प्रकट किया है, "आरंभ में केवल शब्द या और शब्द ईश्वर के साथ था और शब्द ही वास्तव में ईश्वर था।" काजा चक्र में सभी मंत्र चाहे वे किसी भी देवता से संबंधित हों अपने मूल केन्द्र "बँ" में मिल जाते हैं। इसीलिये इस शब्द

में देवत्त्व क्रिक्टिश्वाह्म मिलुबाल महाज्ञा कि मान स्वाह का निर्मा के निर्माण कि से प्राणं परिक्षेत्र शीर्षस्य अन्स्वार विदु में मिल जाता है। ऊपर जाकर यह विदु नाद, में, व नाद, कला में संविलीन होते हैं। नाद, शक्ति का परिष्कृत परम् आहलादकारी रूप है जो अंततः शाश्वत शांति में पर्यवसित होता है। इस तरह "अँ" के भ्, उ, म्, विदु नाद, कला व शांति आदि सात स्तर प्राप्त करते हैं। आगे जाकर विदु को ३ मागों में में व अंतिम ३ स्तरों में से प्रत्येक को दो प्रमागों में बांट दिया गया है। विदु की स्थित में नाम का रूप अपना अस्तित्व शेष रखते हैं। कला की स्थित में केवल शक्ति बचती है जो शांत्यातीतावस्था में विश्वातिकारी आल्हाद में परिणित होती है। इन चारों अवश्वस्थाओं में से प्रत्येक समाधि की समानांतर स्थिति तक पहुंचाती है। महींच पतंजिल ने सविकल्प समाधि की विचार, आनंद व अस्मिता स्थितियों के अनुरूप इनकी व्याख्या की है।

प्रत्येक कियाशीलता से उत्पन्न थकान की स्थिति के बाद
गितशील मन विश्वांति की ओर मुडता है जोकि वह तरोताजा
होकर खोई हुई शक्ति पुनः प्राप्त कर सके। सामान्य जीवन में
इस अवस्था को निद्रा कहते हैं व गहन वेदना की स्थिति में
यह अचेतना होती है। किंतु गहन एकाग्रता के पश्चात् समाधि
रूपी तंद्रा उपलब्ध होती है। जब कोई व्यक्ति इसे आज्ञा चक्र के
नीचे की किसी स्थिति में प्राप्त करता हैतो यह तंद्रा एक श्रेष्ठतर
निद्रा हुआ करती है। वास्तविक समाधि की अवस्था आज्ञ।
चक्र में पहुंचने के बाद ही प्राप्त होती है।

बिंदु की अवस्था में मन, नाम व रूपजन्य बाह्य ज्ञान

शैंप एड्राना है। यह याद रखा जाना चाहिये कि चंद्रमा, मन का प्रतीक है व इस स्थिति में आकर यह अपनी आधी ताकत खो देता है। इससे भी उच्चत्तर अवस्था में यह समाधि प्राप्त करता है। इस अवस्था को 'निरोधिका' कहा गया है। इसी प्रकार नाद की अवस्था में आकार विलीन हो जाते हैं व द्विन अपनी विविधताओं सहित शेष रहती है। इसकी समवर्ती समाधि की स्थिति को 'महानाद' कहा गया है। कला अथवा शक्ति से संबंधित समाधि की अवस्था 'व्यापिका के रूप में जानी जाती है तथा निरव चेतनाजन्य समाधि 'उन्मनी' कहलाती है। मन की नीरव निरचेष्ट चेतनावस्था इसीलिये 'समनी' कहलाती है। इसे उन्मनी इसिलये कहते हैं कि मन केवल 'समनी' अवस्था तक रहता है, इसके आगे नहीं। समनी का अर्थ ही 'मन के साथ होता है। इसके आगे नहीं। समनी का अर्थ ही 'मन के साथ होता है।

सभी घमों व सभी उपासना के मार्ग ईश्वर के साथ इसी आघ्यात्मिक संबंधीकरण को लेकर निर्धारित किये गय हैं। यह वैश्विक चेतना रूप ईश्वर में मन के संविलय से ही संभव है। मानव अस्तित्वका यही लक्ष्य है व इस लक्ष्य की प्राप्ति ही सभी घमों का आघार उनकी उपासना का सत्य है चाहे परस्पर के रीति-रिवाजों व प्रथाओं में कितना भी अंतर क्यों न आ गया हो।

अनुवादक - श्री प्रभुदयाल मिश्र ।

याद रखें :- समयाविधमें इस पत्रिकाका शुल्क मेजना एक प्रकारकी सेवा और साधना ही है।

#### Digitized by Agamnigam Foundation Chandigarh

देवास १३–५–८

श्रीमान जी.....

गुम आशीर्वाद,

आपका पत्र प्राप्त हुआ, आपने अपने पत्र में निम्न बातें लिखी हैं (१) मंत्र जप से चित्त शुद्धि होती है, अयवा चित्त शुद्ध होने पर सही मंत्र जप होता है। देखने में ये दोनों बातें विपरित प्रतीत होती हैं, सम्मवतः एक दूसरे की पूरक हों (२) श्री मिश्राजी ने बहुत सुन्दर वात बतलाई कि साधक की साघना तो केवल सही गुरु की खोज है वह मिला कि साघना पूरी हुई। यह देहधारी शरीर कैसे समझे कि सही गुरु कौन है। (३) मां आनन्द मयी जैसी अवतरित महान आत्म जिनसे मैं दीक्षित हुआ ऐसे महान सद्गुरु मयवान को मैं उनके सानिष्य में रहते हुए भी उनके जीवन काल में नहीं समझ सका और मुझे बहुत साधारण जैसी महिला लगती रही, इससे अधिक क्या दुर्माग्य हो सकता है। (४) इतने पाप तथा संस्कार संचित है कि किसी योग्य नहीं बन पाया। ईश्वर तथा गुरु तो सदैव देते ही रहते हैं किन्तू यदि साधक पात्र को उल्टा रखेगा तो वह कैसे भरेगा। (५) मनुष्य एव अनेक मार्गी से जाया करता है कर्म मार्ग, मिन्तमार्ग, ज्ञानमार्ग, योगमार्ग, प्रधानता किसी एक मार्ग की हो सकती है लेकिन सहायक के रूप में सब मार्गों से सहायता मिलती है या ऐसा लगता है कि सहायक के रूप में अन्य मार्गी को रखना आवश्यक है (६) आज के समय Digitized by Agamnigam Foundation, Ehandigam के समय साधारण मनुष्य अष्टांग योग में क्या आसन और प्राणायाम को स्वस्थ शरीर तथा स्वस्थ मन के लिये—ताकि साधन में एकाग्रता आये—आवश्यक है केवल मंत्र जप सेही सब ठीक ही जाता है या साथ—साथ आसन—प्राणायाम भी चलता रहे, तो अविक सहायक होता है। (७) ऐसा कहते हैं कि प्रारम्भिक साधकों को मंत्र जप दिया जाता है इससे उच्चश्रेणीवालों को लय योग तथा उससे ऊपर वालों को सहज योग। अन्ततोगत्वा इन सब विचारों और ढंदों से गुरु कृपा ही अन्धकार से प्रकाश में ले जाती है।

आपके प्रश्नों के उत्तर में मुझे इतना कहना है कि आप अभी तक साधना के वास्तविक स्वरूप को समझ नहीं पाये। सबसे प्रथम तो मंत्र जप का वास्तविक स्वरूप आपके समझ स्पष्ट होना चाहिए। कोई अक्षर समूह (पसंद किये हुए अक्षर) को मंत्र नहीं कहा जाता। जब तक उस मंत्र में शक्ति युक्त नहीं होती। वह मंत्र अचेतन मंत्र होता है, जब मंत्र की शक्ति अथवा देवत्व अथवा मंत्र का रहस्य उसमें जागित हो जाता है तो उसे चेतन मंत्र कहते हैं। जब मंत्र की शक्ति जो सर्वव्यापक शिक्त का एक अंश मात्र होती है तथा जीव के अन्दर व वाहर वही एक शक्ति व्यापक और कार्यरत रहती है। साधक के शरीर एवं चित्त में जाग्रत होकर कियाशींला हो जाती है तब बाह्य मंत्र—जप गौण होकर शक्ति की आन्तरिक किथायों जो कि स्वयं सिद्ध होती हैं, आरम्म हो जाती है जिन्हें साधक निरन्तर द्रष्टा भावसे देखता रहता है। वास्तविक नामस्मरण या जप कहलाता है। यह नामस्मरण स्वामाविक होता है। तथा

प्रतिक्षण हिम्स में Aबुद्री का हि ulda सह, साम स्व द्या अथवा मंत्र चेतन्य की अवस्था दोनों प्रकार से प्राप्त होती है। जप, तप, भजन, पूजन, उपासना, पठक-पाठन इत्यादि के ईश्वर के प्रति समिति होकर तथा चित शुद्ध होने पर ईश्वर की कृपा प्राप्त होने पर सावक को मंत्र चैतन्य की स्थिति अथवा निरन्तर नाम स्मरण की स्थिति प्राप्त हो जाती है।

किसी समर्थं की कृपा कटाक्ष मंत्रोपदेश अयवा संकल्पयुक्त दिव्यस्पर्श के माध्यम से साधक की अन्तर्शक्ति अन्तर्मुंखी जाग्रत होने पर उसमें नित्य, निरन्तर साधना की स्थिति प्राप्त हो जाती है। तथा उसमें शक्ति जाग्रत होने के कारण वास्तविक नामस्मरण सर्वंव वना रहता है इसके वारेमें कोई एक नियम नहीं वनाया जा सकता है ऐसे साधक भी देखने में आये—मले ही वहुत थोड़े सही, जिनकी अन्तर्शक्ति दीर्घकालीन निरन्तर साधना से जाग्रत होकर निरन्तर नामस्मरण स्थिति प्राप्त हुई ऐसे ही अनेकों साधक अपने अनुभव ले आये जिनका बित्त मिलन होते हुये भी केवल गुष्ठ कृपा से उनकी शक्ति जाग्रत होकर निरन्तर नामस्मरण की हिस्सति को प्राप्त हुआ।

(२) जो लोग अपनी साघना के लिये गुरु को आवश्यक मानते हैं जैसा कि अधिकांश साघकों का मत है तो उनकी वास्त-विक साघनाका लक्ष्य तो केवल मात्र सदगुरु की प्राप्ति तक ही सीमित होता है। सद्गुरु प्राप्त हो जाने पर तथा उनकी कृपा मिलने पर जब साघक की साघना अन्तर्मुखी हो जाती है तो साघना का उत्तरदायित्व साघक से हटकर अन्तर में जाग्रत शक्ति पर चला जाता है जब तक अपने अन्तर में शक्ति जाग्रत नहीं होती, तब तक साघक विभिन्न प्रकार के जप, तप पूजा-पाठ

एवं पठालुताप्रदेश हुद्यार्ति हुर्बो हिन्दा क्षेत्र तहा है । गुरुकुपा से शक्ति जाग्रत होकर सभी साधकों का शक्ति की कियाओं में विलितिकरण हो जाता है और साधक सदैव आनन्दमन्न रहने लगता है अतः कर्तृत्वामिमानयुवत साधनाओं का लक्ष्य केवल मात्र एकहीं होता है कि किसी प्रकार गुरु प्राप्ति हो जावे और उनकी कृपा से अपनी शक्ति अन्तर्मुखी जाग्रत हो जावे। शिष्य वनने का अधिकार प्राप्त करने के लिये हम साधक अपने चित्त में सद्गुणों की ग्रहण करते हैं एवं विकारों को त्यागते हैं। चित्त में सत्वगुण की वृद्धि के लिये विभिन्न प्रकार के साधनों तथा उपासनाओं का अनुष्ठांत करते हैं। वैसे तो अपने आपको कोई भी शिष्य पूर्णतः अधिकारी नहीं कह सकता किन्तु फिरमी अधिकारी बनने का यह हमारा प्रयत्न मात्र होता है। ताकि कोई सच्चा साध्न, कोई मगवान का प्रिय मक्त हमारे पर प्रसन्न होकर हमारी शक्ति अन्तर्मुखी जाग्रत कर दे।

यह कैसे समझ में आ सकता है कि हमें सच्चा गुरु मिल गया।
वास्तविक बात तो यह है कि गुरु की परल शिष्य कदापि नहीं
कर सकता क्योंकि शिष्य की दृष्टि एवं बुद्धि में विकृतियां होती
हैं जिस कारण उसे जगत में बड़े से बड़ा महागुरुष मी विकार
ग्रसित दिलाई देता है सामान्य जीवों का स्वमाव दूसरों के अवगुण
देखना होता है। यदि किसी में अवगुण न हो तो भी अपने हृदय
की कालिमा के कारण किसी मनुष्य-विशेष में हम विकार आरोपित कर लेते हैं अतः कोईमी गुरु हमारी बुद्धि में दूरा नहीं
उतरता। हम और सायक किसी भी गुरु पर श्रद्धा स्थापित करने
में कठिनाई अनुमव करता है:

जिस गुरु के पास जाकर आपको मानसिक शांति प्राप्त हो,

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

### WITH BEST COMPLIMENTS FROM

# Saiba Industries Private Limited



129/131, Kazi Sayed Street, 4th Floor - Bombay-400008

Phone: 84 68 95/632 1242/632 90 49

जिस गुरू की दृष्टि में चचलता के स्थान पर स्थिरता हो, जो सीघा सीध्यं स्थारल विषेपा स्वामाधिक अपना गुरु बनाने के सम्बन्ध में विचार कर सकता है गुरु की विद्यता, मुन्दर मापण, लम्बा चौडा आश्रम, बडे धनाढय शिष्य लोग और मुन्दर आकृति देखकर किसी को गुरु बना लेना बडी मारी मूल है। जब किसी साधक पर गुरु कृपा की वर्षा होती है तो उसे किसी को बतलाने की आवश्यकता नहीं होती। साधक को स्वयंही इस प्रकारकी प्रत्यक्ष अनुमूतियां होने लगती है कि वह अपन आप को परिवर्तित अनुमव करता है। उसके दृष्टि कोण में अन्तर आ जाता है। उसकी अन्तर्चतना उसके शरीर के आधार पर, किन्तु शरीर से भिन्न कियाशीला होती, प्रत्यक्ष एवं अनुभवगम्य होती है।

(३) श्री माता आनन्दमई मां के सम्बन्ध में आपने जो अपना अनुमव लिखा है ठीक वैसी ही स्थिति इस जगत में प्रायः मनुष्य की होती है वे गुरु के अन्दर झांक कर गुरु शरीर में गुरुत्व अथवा ईश्वरतत्व तक नहीं पहुंच पाते तथा गुरुओं के बाह्य शरीर मात्र तक ही रह जाते हैं शरीर तो सभी का भौतिक सरीर ही होता है। शरीर रोगी भी होता है उसे मूख भी लगती है, निद्रा भी आती है तथा सुखी दुखी भी होता है। अर्थात् शारीरिक क्रियाएँ तो सभी मनुष्यों की चाहे कोई गुरु हो अथवा सामान्य जींव, लगभग एक समान ही होती हैं। अन्तर उनकी मानसिक स्थिति में होता है। जिसे सामान्य जीव अपने अपने चित्त के दूषित संस्कारों के कारण समझ नहीं पाता तथा शरीर की क्रियाओं तक ही रहकर उसे सामान्य मनुष्य अनुमव करता है। वास्तव में जहांतक शरीर का सम्बन्ध है सभी शरीर

सामान्य ही होते हैं Agam सुमान्य शरीरों, में से no शिक्ष शरीर में ईश्वरीय शक्ति जाग्रित, प्रकाशित एवं क्रियाशीला होकर शिष्यों के कल्याण के लिये कार्यरत हो जाती है उसे गुरु कहा जाता है। गुरु वास्तव में शरीर नहीं होता। जिस प्रकार मन्दिर का बाहध भवन पूज्य नहीं होता उसके अन्दर प्रतीष्ठित प्रतिमा पूज्य होती है। उसी प्रकार शरीर में जाग्रित गुरुतत्व अथवा ईश्वरतत्व प्रकाशित होता है। यह बात बडी समझने, विचारने की है। आनन्दमयी मां एक सिद्ध पुरुष स्थित महान आत्मा थी। आप यदि जीवन काल में उनको पहिचान नहीं पाये तो इसमें आपका कोई दोष नहीं क्योंकि सामान्य मनुष्यों का दृष्टिकोण एवं स्वमाव ऐसा ही होता है। अभी भी कुछ नहीं विगडा है, शरीर विलीत हो जाने पर गुरुशिनत, गुरुततः अथवा ईश्वरतत्व विलीन नहीं हो जाया करता। पहले वह शक्ति शरीर में सीमित रहकर कार्य करती है। जब शरीर विलीन हो जाता है तो वह शक्ति भी सीमाओं से मुक्त चैतन्य से अभिन्नस्वरूप में कार्य करती हुई शिष्यों के कल्याण का कार्य आगे बढाती है। अतः आपको उदास होने की आवश्यकता नहीं है अपने गुरु पर पूर्ण श्रद्धा रखो। आपके गुरु ससीम से असीम, शान्त से अनन्त हो कर अधिक शक्तिशाली और आपका कल्याण करने में कहीं अधिक सक्षम हो गये हैं जनमें श्रद्धा रखो जनके बतलाये मार्ग के अनुसार चलकर अपने जीवन के विकास करने का प्रयत्न करो। गरुशक्ति आपकी सहायक होगी इसमें संशय नहीं।

(४) जब हमारे जड चित्त के साथ आत्मा की चैतन्य शक्ति का संयोग होता है। तथा जड चित्त चैतन्यवत कार्यशील होता है। उसके साथ ही चित्त पर माया अथवा अविद्या का आवरण

आ जाता है। अविद्या का आवरण आ जाने पर जीव की बृद्धि अनित्य में नित्य की मावना—अनात्म में आत्मा की मावना, दुखमें सुख की मावना तथा अपवित्र में पवित्र की मावना हो जाती है। शरीर अनात्म है किन्तु हमारी बुद्धि देहात्म हो जाती है। यह शरीर अनित्य है किन्तु हम इसे नित्य मानने व समझने लगते हैं। जगत के विषयों में सुख नहीं है। दुख ही दुख किन्तु जीव उनमें सुख की कल्पना करके उनके पीछे भागता फिरता है। यह शरीर कभी भी पवित्र नहीं होता। किन्तु हम इसको मल पोछकर, स्नानादि करके तथा घूले हुये वस्त्र घारणकर पवित्र मानने लगते हैं। जबिक शरीर के अन्दर गन्दगी के तत्व वैसे के वैसे ही मरे रहते हैं। अर्थात् हमारी वृद्धि उल्टी हो जाती है। उल्टा सोचना, समझना, देखना तथा अनुभव करने लगती है। इसी के अधीन हम इस अनित्य एवं मिथ्या जगत् को नित्य एवं सत्य मानकर इसके प्रति आसक्त हो जाते हैं। जगत का आघारमूत तत्व चैतन्य हमारी दृष्टि में नहीं आता तथा हम इसके नाम रूपात्मक स्वरूप में ही उलझे रहते हैं। वृद्धि का इस प्रकार उल्टा हो जाना पात्र का उल्टा हो जाना वरावर है। जब तक जीव की बुद्धि पर अविधा का आवरण पडा रहता है। तब तक उसकी बुद्धि उल्टा सोचती है, उसका पात्र उल्टा रहता है। वे अन्तर्मुखी विचार नहीं कर, बहिर् दृष्य देखती एवं उस दृष्य के प्रति आसक्त होकर सुखी दुखी होती रहती है।

इसका उपाय अपनी बुद्धि की सोंच, समझ और अनुमव को सीषा करना है जो बात जैसी है हमें वैसी ही दिखाई दे। हम अनात्म को आत्म समझना, अनित्य को नित्य समझना दुख को सुख समझना एवं अपवित्र को पवित्र समझना त्याग कर इस जगत के नाम रूपातमक स्वरूप से अपने आपको हटाकर इसके वास्तविक स्वरूप को पहिंचाने। तभी घीर घीरे हमारी वृद्धि सीघी होती जावेगी तथा हमें जो जसा है वैसाही दिखाई देने लग जावेगा। बृद्धि की यह स्थिति, बृद्धि पर अविद्याका आवरण आने के कारण हुई है तथा चित्त में वे संस्कार, उस आवरण को मोटे से मोटा करते चले जाते हैं। अतः बृद्धि पर से अविद्या का आवरण उतारने हटाने के लिये जीव को आवश्यक है कि चित्त के संचित संस्कारों को अपने प्रयत्न से ये संस्कार क्षीण होते जावे। क्योंकि जीव जो भी प्रयत्न करता है उसमें उसकी कर्तापन की मावना एवं आसिक्त होने के कारण उसके संस्कार संचित हो जाते हैं।

विषय को लम्बा नहीं खींचते हुये में सीघा विषयपर आता हूँ। इसका उपाय गुरु के निकट जाना तथा कृपा प्राप्त करना है। जब गुरु के वीतराग चित में विद्यमान आवरण रहित शुद्ध शक्ति में प्रस्फुटन होता है तब मंत्र, संकल्प अथवा शिष्य के कल्याण का उदय होता है तब गुरु के चित्त की विद्या—शक्ति आगे प्रसा-रित होकर शिष्य के अविद्या—प्रसित चित्त के तादात्म्य में आकर अन्तर्मुखी अविद्या से विद्या की ओर अग्रसर एवं कार्यरत होती है। यह साघक की साघना, साघक के प्रयत्न पुरुषार्थं का विषय नहीं रहकर शक्ति का उत्तरदाईत्व हो जाता है। तथा उसके चित्त में संचित संस्कार घीरे—घीरे क्रियाओं में परिणित होकर क्षीण होते जाते हैं। संस्कारों की क्षीणता के अनुपात से बुद्धि पर पड़ा हुआ अविद्या का आवरण भी क्षीण होता चला जाता है। जब चित्त में संस्कार अथवा वासना पूर्णतः क्षीण हो जाते हैं तब बुद्धि पर पड़ा हुआ अविद्या का

देवात्म शक्ति 🗸 ४३

बावरण मी पूर्णतः हट जाता है बुद्धि उल्टी की सुल्टी हो जाती हैं जी जैसी हैं वसा दिखाई देने लगता है - नित्य-नित्य एवं अनित्य-अनित्य दिखाई देने लगता है। इसी प्रकार आत्म तत्व, सुख का उद्गम तथा पवित्र आत्मा उसके समक्ष हो जाते हैं तथा जगत का नाम रूपात्मक स्वरूप गौण होकर जगत का आधारमूत नित्य तत्व चैतन्य, उसके समक्ष उपस्थित हो जाता है।

निष्कर्ष यह निकला कि अपने पात्र को सीघा करने के लिये अर्थात् बुद्धि की सोच समझ को सीघा करने के लिये जीव को गुरुकुपा प्राप्त करना आवश्यक है। अपने प्रयत्न से अपने पात्र को सीघा अवश्य कर सकता है। किन्तु उसमें मार्ग कंटकाकीणं, दुर्गम एवं किन है, गिरने की सम्भावना होने पर सम्भालने वाला कोई नहीं। अपने सहारे चलना होता है जो कि अत्यंत किन कार्य है। गुरुकुपा प्राप्त हो जाने पर कार्य अपेक्षाकृत कहीं सरल एवं सरस हो जाता है। गुरु से शक्ति, मार्गदर्शन, एवं शंकाओं का समाधान मिलने लगता है। गुरु, माता के समान साधक को बच्चे की तरह सम्मालते हैं।

(५) साधना के दो स्तर होते हैं शक्ति जाग्रति से पूर्व एवं शक्ति जाग्रति के पश्चात्—(१) शक्ति जाग्रति से पूर्व—इस स्तर पर साधक किसी साधना विशेष जैसे मक्तियोग, ज्ञानयोग उपासनायोग इत्यादि का कर्तृत्वामिमान आसक्तियुक्त अनुष्ठान करने में प्रयत्नशील रहता है। इस स्तर पर अनेकों मार्गों का वादवाद एवं खेंचतान चलती रहती है। कोई भी मार्ग अपने शुद्धस्वरूप: में चल पाना कठिन होता है। जैसा कि आपने लिखा है प्रधानता तो एक मार्ग की होती हैं एवं उसी मार्गपर

88

सायक कीं लास्ट्रिसिंग मुख्यामासुका प्राप्ति प्राप्ता जात्रा अन्य साधन एक, दो या तीन सहायक रूप में साधना का अंग बनते हैं। साधना का यह चुनाव साधक की चित्त भूमिका स्वभाव, योग्यता, क्षमता मानसिक एवं वीद्धिक विकास परिस्थितियां तथा वर्णाश्रम को व्यान में रख कर किया जाता है। किन्तु एक कठिनाई यह है कि चित्तम्मिका, स्वभाव, योग्यता, क्षमता त्तथा परिस्थितियां आदि सब की सब परिवर्तनशील हैं जब वे परिवर्तित होती हैं तो साधक की रुचि भी वदल जाती है। पहिले जिस साधक को ज्ञान का उपदेश किया जाता था किन्तु उसकी ज्ञान में रुचि नहीं होती थी। चित्त मूमिका परिवर्तित होने पर वही साधक ज्ञान मार्गे की ओर झुक जाता है। हमने ऐसे कई साघक देखे हैं जिन्होंने चित्त की प्रवृत्ति वदलने पर अपना साधन स्वमावतः ही बदल दिया। (२) शक्ति जाग्रति के पश्चात इस स्तर पर साधक की अन्तश्चेतना अन्तर्मुखी जाग्रत होकर कार्यशीला हो जाती है। साघक आणवीपाय से ऊपर उठ कर शाक्तोपाय में प्रविष्ट हो जाता है। प्रयत्नपूर्वक आसिक्त-युक्त सामना के स्थान पर स्वयं सिद्ध सामन घटित होने लगता है। एवं चित्त में कृतित्वामिमान के स्थान पर दृष्टामाव उदय हो जाता है। तब अन्तर में - जाग्रत शक्ति चित्त में संचित संस्काारों के आघार पर क्रियाशीला होकर साघक के विना किसी प्रयत्न पुरुषार्थं के स्वतः ही संस्कारों को क्रियाओं में परिणित कर क्षीण करने लगती है। जिस प्रकार के संस्कार संचित होते हैं उसे उसी प्रकार की कियायें होती जाती हैं। शरीर के आधार पर स्यूल एवं हठयोगम्लक क्रियाएं, हृदयके आघारपर भक्ति योग की मावुक क्रियामें, मन के आघार पर घ्यान

देवात्म शक्ति

योग की एकाग्रता कियार्य तथा बुद्धि के आघार पर ज्ञान योग की विचार परिक्ष अपनी आप होने लगती है। एक ही साघक कमी ज्ञानी, कभी मक्त, कभी हठयोगी, कभी घ्यानयोगी हो जाता है। एकहीं साघक कभी किव, कभी गायक, कभी मंत्र दृष्टा कभी उपासक बन जाता है। अर्थात् सभी प्रकार के मार्गी का समावेश शक्ति जाग्रत होने के उपरांत प्राप्त स्वयंसिद्ध साघन को सभी साघनों से ऊंचा एवं सभी साघनों का फल बतलाया गया 'फल रूपत्वात्' अर्थात् फलरूपा होने से।

(६) यह तो हम पहलेही बतला आये हैं कि कोई भी साधक केवल मात्र एक साघना का सहारा लेकर नहीं चलता अपितु विमिन्न साघनों की खिचडी वना कर खाता है। जप तो प्राय; प्रत्येक साधना में होता ही है। हृदय के आधार पर वही जप मितियोग हो जाता है। एवं मितिष्क के आधार पर वहीं जप ज्ञान योग का विषय हो जाता है। तथा मन के आघार घ्यानयोग का रूप घारण कर लेता है। तथा प्राण के आघार पर वहीं जप कुण्डलिनी योग बन जाता है। इसके अतिरिक्त जप के साथ कोई उपासाना कोई पठन-पाठन, विचार कोई आसन-प्राणायाम इत्यादि का अभ्यास करते हैं अत: यह कह पाना अत्यंत कठिण कार्य है कि जप के साथ प्राणायाम का अस्यास किया जाय अथवा मिक्त का अनुष्ठान अथवा कुछ और। यह तो सामक की आन्तरिक चित्त स्थिति पर आमारित है कि वह साघना का कौनसा तत्व, कितना किस रूप में मिलाकर अपनी साधना का स्वरूप निश्चित करे। यहां पर मैं एक बार पुनः आपको यह स्मरण करवा देता हूँ कि यह सारा वाद-विवाद शक्ति की जाग्रति के पूर्व की स्थिति है।

86

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

#### WITH BEST COMPLIMENTS FROM

SM Group of Industries
SM Industrial Marketing Pvt. Ltd.
Vaishu Engg. Ingustries Pvt. Ltd.
SM Dyechem Pvt. Ltd.

Manufacturers of a

COMPLETE TEXTILES PROCESSING
MACHINERIES BOILERS, THERMOPACS, DYES
AND CHEMICALS, AUXILIARIES, PIGMENTS
AND BINDERS.

702, Dalmal Towers, 211-Nariman Point, Bombay-400 021.

Phone: 22 42 13 • 24 40 16

Branch Offices At:
DELHI, AHMEDABAD, HYDERABAD, BANGLORE,
BARODA AND CALCUTTA

(७) सामान्यतया आपका कम ठीक हो सकता है, किन्तु हमारे Playitzed by Agamnigan Foundation, Chandigarh हमारे विचार में साधना की प्रारम्भिक अवस्था में साधना का मुख्य आघार भिनत, जप इत्यादि नहीं होकर कर्म होता है। यदि आप घ्यान से गीता का अध्ययन करें तो उसमें भिक्त, ज्ञान, घ्यान इत्यादि विभिन्न साधनाओं का उल्लेख है किन्त समी का आरम्भ कर्म से किया गया है। कर्म का अर्थ यहां पर किसी भी प्रकार आसक्त होकर कर्म करना नहीं, अपित कर्तव्य बुद्धि से मगवान की सेवा मानकर निकाम अनासक्त कर्म करने से है। क्योंकि इस प्रकार कर्म करने से भविष्य में हमारे चित्त में संस्कार संचय का क्रम रुक जाता है। यह तो स्पष्ट ही है कि वर्तमान में हम वन्धन में हैं यह संसार बन्घन आसक्तियुक्त कर्म करते-करते ही उदय होता है। जब तक हम जगत के प्रति आकर्षित रहेंगे तब तक मगवान का मजन नहीं कर सकते। भगवान का भजन करने के योग्य चित्त को निर्मित करने के लिये जीव को अपना मन संसार से वापिस खींच लेना पडता है। अर्थात् जगत के प्रति वैराग्यवान हुये विना ईश्वर की साधना असम्मव है। उसके लिये उसे अनासक्त निष्काम कमं का अनुष्ठान करते हुये सबसे प्रथम अपने चित्त में जगत के संस्कारों के संचय के कम की रोक कर चित्त गुद्धि का मार्ग प्रशस्त करना होता है। इस कर्म योग अथवा गीता की माषा में प्रवृत्ति मार्ग के साथ-साथ थोडा जप अथवा कीर्तन अथवा स्तोत्र पाठ अथवा घ्यान या आसनों का अभ्यास अथवा किसी प्रकार की उपासना लगा दी जाती है। जो कि साधक की चित्त म्मिका के अनुसार या तो साधक स्वयं चुनता है अथवा गुरु के मार्गदर्शन में इसका निर्णय होता है। ये सारी वातें शक्ति जाप्रति से पूर्व की अवस्था की है जैसा कि मैंने ऊपर कहा है।

शक्ति जामुनिट कि अप्रमुखंना ने हैं ने सिंदि कि सिंद कि कि

्यामितक । - शिवोम्तीर्थं - शिवोम्तीर्थं

निल्नी-दल गत जलमिप तरलम्, तद्वत् जीवितम् अतिशय चपलम् विद्धि व्यार्घ्याममान-ग्रस्तम् लोकं शोक-हतं च समस्तम्

जीवन कमल के पत्ते पर पडे हुए पानीकी तरह अत्यंत ही चंचल है।
तू यह समझ ले यह सारा संसार वीमारियों, अमिमान और शोकसे
चिरा हुआ है।

**EHELE** 

HIS THE THE THE SET LINE WHEN THE

The state of the s



परमपूज्य श्री स्वामीजी महाराज अपने पूर्व निश्चित कार्यक्रमानुसार माह नवम्बर :-८३, में दुगं में भ्रमण पर थे उस समय स्वास्थ्य में कुछ खरावी अनुभव हुई। डाक्टर से जांच कराई तथा डाक्टर ने हाई ब्लड प्रेशर एवं डायवीटीज होना बताया। डाक्टर ने यह भी सलाह दी कि अत्यिषक प्रवास नहीं किया जाय। तथा कुछ समय पूर्ण विश्राम किया जावें। इस कारण परम पूज्य श्री महाराज जी दुगं से नागपुर छिदवाडा होकर आगे का प्रवास निरस्त कर मोपाल पघारें। मोपाल में भी डाक्टर द्वारा जांच कराई गई। वहां के डाक्टर ने भी इसी प्रकार सलाह दी। मौपाल से दिनांक:- १४-१२-८३ को देवास पघारें।

विश्राम के लिये परम पूज्य श्री महाराज श्रीने ऋषिकेश जाना तय किया। देवास से दिनांक: - २०-१२-८३ को ट्रेन से ऋषिकेश के लिये प्रस्थान किया। दिनांक: - २१-१२-८३ को दिल्ली पहुंचने पर वहां डाक्टर प्रेमकुमार जी मिश्रा ने आग्रहपूर्वक वहीं उतार लिया।

दिल्ली में स्वास्थ्य में कुछ खरावी हुई। वहां पर पुन: स्वास्थ्यका परीक्षण करवाया गया। तथा उपचार करवाया गया। दिल्ली से परम पूज्य थीं महाराज श्री दिनाक २-१-८४ को ऋषिकेश पद्यारे। वहां पंजाब, उत्तर प्रदेश एवं अन्य स्थानों से मक्तों का आना जाना चलता रहा। ऋषिकेश में औषिक बजाय सुवह एवं सायंकाल टहलना, आहारपर नियंत्रण, आदि चलता रहा। इससे स्वास्थ्य भी ठीक रहा। परम पूज्य श्री. महाराज श्री. दिनांक ७-२-८४ को ऋषिकेश से निकल कर दिनांक ११-२-८४ को देवास पद्यारें।

देवास आश्रम पर दिनांक "२७-२-८४ से २९-२-८४ तक महा शिवरात्रि उत्सव मनाया गया। बहुत साघकोंने सोत्साह माग लिया। परम पूज्य श्री महाराज श्री तबतक देवास में ही बिराजेंगे। मार्च १९८४, से आगे का कार्यक्रम निम्नानुसार बनाया है। देवास आश्रम पर परम पूज्य महाराज जी का जन्म दिवस २१-१-८४ को सानंन्द सोल्लास मनाया गया। आश्रम में श्री शंकर मगवान का छ्व अमिषेक तथा परम पूज्य श्री. महाराज श्री. के चित्र का पूजन आरती आदि कार्यक्रम हुओ।

सम्प्रति परम पूज्य श्री. महाराज श्री. का स्वास्थ्य अच्छा है। आसन, सायं, प्रातः टहलना, मिताहार एवं खाने में परहेज चल रहा है। अब स्वास्थ्य अच्छा हैं।

परमपूज्य स्वामी शिवोम् तीर्थं जी महाराजका संक्षिप्त प्रवास कार्यंक्रम

३-३-८४ से ३०-६-८४ तक. ३-३-८४ देवास से मोपाल-रायसेन ७-३-८४ रायसेन से बाबई-श्री शिवोम् कुटिर पोस्ट-वाबई जि. देवास (म. प्र.)

२०-३-८४ बाबाई से देवास २२-३-८४ देवास से अमलनेर C/o. बी. एल. शुक्ल, लक्ष्मीपुरा अमलनेर, महाराष्ट्र ४२५००१

देवातम शक्ति

ने Digitized by अमुक्रनेर को इंग्रई Con caffing aft, पटेल ११. अशोक, एडनवाला रोड, माटुंगा बाम्बे-४०००१९

१५-४-८४ / १७-४-८४ बंबई से पूना

१८-४-८४ पूना से वंबई

२०-४-८४ २१-४-८४ वंबई से मोपाल-रायसेन

२३-४-८४-२४-४-८४ रायसेन मोपाल से दिल्ली २५-४-८४ दिल्ली से ऋषिकेश योग श्रीपीठ Co. विज्ञान प्रेस, ऋषिकेश. २४९२०१ (उ. प्र.) ऋषिकेशमें श्री परशुराम प्रकाश ब्रह्मचारी को संन्यास दीक्षा दी जायगी ४-५-८४ को (अक्षय तृतीया के दिन)

१५-५-८४ ऋषिकेश से मोरेना C/o. नारायण निवास-फिश-रीज फार्म के सामने ए. वी. रोड, मोरेना ४७६००२ (म. प्र.)

२२-५-८४ मोरेना से ग्वालियर

२२-५-८४ - २-६-८४ ग्वालियर सिरसोद - ग्वालियर ३-६-८४ ४-६-८४ ग्वालियर से रायसेन

४-६-८४ से १४-६-८४ रायसेन पडाव

१५-६-८४ रायसेन से देवास

१६-६-८४ देवास से उदेपूर (राजस्थान) २०-६-८४ उदेपूर से अजमेर (राजस्थान) C/o. डी. जे सामंत महाराष्ट्र मंडळ के पास, कचेरी रोड, अजमेर

?३-६-८४ अजमेर से जयपुर (राजस्थान) C/o गिरिशज प्रसाद झालाणी, गोपीनाथ रामलालजी झालाणी हाऊस, नाहर गरहा रोड, जयपुर.

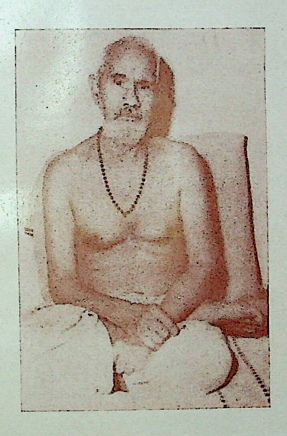
२६-६-८४ जयपुर से अलवर (राजस्थान)

२८-६-८४ अलवरसे कोटा (राजस्थान) ३०-६-८४ कोटा से देवास (म. प्र.)

३०;६-८४ से आगे देवास में वास

नोंघ :- गुरुपीणिमा १३-७-८४ को है कार्यक्रम ७ दिन पहले से शुरू होगा। गुरुजीका स्वास्थ्य अच्छा है।

### - : श कि पाता चार्यः



## ॥ ब्रह्मलीन श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराज ॥

Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

१ ॐ जागांटव् विस्थानामा सूर्ति, Fou गुरुं ion जागावा व्यविशा सूर्ति। करत अनुग्रह शिष्य वर्ग पर, फैली जग कीर्ति ॥ ॐ दृष्टिपात, संकल्पमात्र से जगती कुण्डलिनी ।

क्रियावती क्रीडाएँ करती, जायं न जो वरणीं ॥ ॐ

पट्रचक्रों को बेध, ऊर्ध्व गति प्राणों की होती। मीन उपदेश जगाता, निष्ठा की ज्योति ॥ ॐ

निर्मेल मन निष्कामभाव से, शक्ति को ध्यावे व्रह्म ज्ञान कर प्राप्त, छूट भव-बन्धन से जावे॥ ॐ

करिय कृपा गुरुदेव ! दास् को अटल अक्ति दीजे। भुक्ति-मुक्ति कर दान, दीन को पूर्णकाम कीजे ॥ ॐ

प्रतिपल प्रीति बढे चरणों में, हो न कभी तृष्ति। सात्विक भाव वढे क्षण-क्षण में, बढे ज्ञान दीवित ॥ ॐ

जिनके दृढ विश्वास, चरण तिज आश नहीं दूजी। निश्चय वनि अधिकारी, पावे, महायोग पूंजी॥ ॐ

गुरु-पद-पद्म-पराग सुअञ्जन जो नयनन आँजे। दिव्य दृष्टि कर प्राप्त, तापत्रय अर्ध निमिष भाजें॥ ॐ

कैसे करें प्रार्थना गुरुवर ! हम 👣 अज्ञानी। स्वयंसिद्ध शुभ साधन दीजे थी हर विज्ञानी ॥ ॐ

### ः मंत्र पुष्पाञ्जलि

अ यहेन यहमयजन्त देवास्तानि धमिंग प्रथूमान्यासन् । तेहनाकं महिमान: सचन्त यत्र पूर्व साध्याः सन्ति देवाः ॥१॥ अ राजाधिराजाय प्रसद्ध साहिने नमो वयं वैश्रवणाय कुर्महे । समे कामान् कामकामाय मह्मम् कामेश्वरो वैश्रवणो द्धातु । कुवेराय वैश्रवणाय महाराजाय नमः ॥२॥

🐲 स्वस्ति साम्राज्यं भोज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेख्यं राज्यं, महाराज्यमाधिपत्यमयं समन्तपर्याये स्यात् । सार्वभौमः सार्वायुपः आन्तादापरार्धात् प्रथिव्ये समुद्रपर्यन्ताया एक राडिति । तद्प्येप क्लोकोऽभिगीतो । मरुतः परिन्नेष्टारो मरुत्तस्यावसन्त्रहे । आविश्चितस्य काम प्रे विक्वेदेवाः सभासद्ति ॥३॥

🐲 एकद्न्ताय विद्यहे वक्रतुण्डाय घीमहि तन्नो दन्ति: प्रचोद्यात्। ॐ तत्पुरुपाय विद्याहेशः आहादेवात्य अनिमाहि सम्मो रुद्रः प्रचोदयात्।

अ परमहंसाय विद्यहे महाहंसाय धीमहि तन्नो हंसः प्रचोदयात्।

### सिद्ध अस्ति। अस्ति स्वर्थ । अस्ति।



यत्र शाक्तर्न पतित तत्र सिद्धिन जायते ।

वर्ष : ३ ] १५ जुलै-अगस्त-सितम्बर १९८४ [अंक : ३

### प्रेरणा के स्रोत:

शक्तिपात प्रवर्तक श्रो स्वामी नारायण तीथंदेव जी। <mark>शक्तिपाताचार्यं श्रो</mark>ं वामी विष्णुतीर्थं जी महाराज ॥

### उद्देश्य :

लोककल्याणार्थं सिद्धक्षाधन शक्तिपात सम्बन्धी गवेषण, अनुसन्धान एवं ज्ञातव्य-प्रकाशनादि द्वारा श्रेयपथप्रशस्ति ॥ वार्षिक शुल्क —

दस रुपये-

भाजीवन सदस्यता शुल्क :

भारतमे : २५१ रुपये — विदेशमें : १०० डॉलर प्रकाशन मास :

फरवरी, मई, अगस्त, नवस्यर

प्रकाशन स्थल :

स्वामी विष्णुतीर्थं जिल्ला प्रतिस्तान Collection, Noida २ ए, चर्चगेट मेन्शन, 'ए' रोड, चर्चगेट, बम्बई-400020.

Phone - 295272

## Digitize Agama Amarior Changerh

रेवात्म शक्ति (हिंदी अनुवाद) श्री. प्रमुदयाल मिश्र
 गुरुवंदना स्वामीश्री शिवोम तीथंजी

र. गुरुवदना स्वामात्रा शिवाम् तायजा

३. श्री गुरुग्रंथसाहिब - स्वामीश्री शिवोम् तीर्थंजी

,,

४. प्रश्नोत्तर

५. पत्रावली ,, "

६. आश्रम समाचार....मंत्री श्री नारायण कुटीन्यास सन्यास आश्रम — देवास (म. प्र.)

#### 🖸 नियमावली 🕽

- १. ग्राहक सदस्यता जनवरी से ही पूरे वर्ष के लिए आरम्म होगी। बीचमें सदस्य बननेवालों को उस वर्ष के पिछले अंक उपलब्ध होंगे तो मेज दिये जायेंगे।
- लेखकों से निवेदन है कि रचनाएँ कागज की एक ही ओर पर्याप्त हाशिया छोडकर स्वच्छ अक्षरों में लिखकर मेजें।
- लेखक अपनी रचनाओं की प्रतिलिपि अपने पास रख लें।
   अस्वीकृत रचनाओंको वापस मेजनेका प्रबंध नहीं है।
- ४. लेखों के परिवर्तन, परिवर्धन, संशोधन, छापने अथवा न छापने का पूरा अधिकार मुद्रक-प्रकाशक तथा सम्पादक को है।
- ५. पत्रव्यवहार करते समय अपना ग्राहक नंबर अवश्य लिखें। और उत्तर पाने के लिये डाकव्यय मी अवश्य मेजें।
- ६. पत्र-व्यवहार तथा शुल्क मेजने का पता प्रकाशन स्थान है। अभी तक शुल्क नहीं मेजा हो तो, कृपया सत्वर मेजिये
- ८. पता बदल जाने पर शीघातिशीघ पत्र लिखें।



# देवातम शाक्त

ले. : ब्रह्मलीन श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराज अध्याय-१६ गुरुतत्त्व व भगवान ईश्वरो गुरुरात्मेलि भूतिमंदिवभागिने । व्योभवत्वयाप्तवेहाय दक्षिणामूर्तये नमः ।।

(आत्मा आष्यात्मिक गुरु व ईश्वर देहाकाश में शून्यवत् वास करते हैं। उन्हें केवल आकार ही विमाजित करता है। ऐसे दक्षिण।मूर्ति भगवान को नमस्कार है।

एक योगी अपने गुरु की मूर्तंरूप ईश्वर की तरह पूजा करता हैं जो उसके हृदय में गुरु तत्व के रूप में वास किया करता है।



इस प्रकार ईश्वर गुरु के रूप में साधकों की सहायता करता Adv Vidit Chauhan Collection, Noida ह । गुरु ईश्वर को अपने हृदयस्थित अनुभव करता है । वास्तव में ऐसे ही क्लोगटबहुक प्रकृति करते हैं, वे शिष्यों की प्रमुप्त शक्ति जगा हारा शिष्यों को दीक्षित करते हैं, वे शिष्यों की प्रमुप्त शक्ति जगा देते हैं। इस प्रकार वह शक्ति तत्व ही वास्तविक गुरु है। जोकि वास्तव में ईश्वरीय सत्ता होती हैं। उपनिषदों का कथन हैं "उन ब्रह्मवादियों में जो ईश्वर को जानते थे, ध्यानावस्था में उसे ईश्वरीय शक्ति के रूप में देखा। पूर्व में यह अपने ही गुणों से आच्छादित थी। उन्होंने तब यह समझा कि ब्रह्म जो कि एकमात्र अवीक्षक है, विश्व और समय की सत्ता का कारणमूत आधार है।

यह देवी शक्ति सृष्टि का मूल कारण है व सृजनधर्मी है। इस तरह ईश्वर मृष्टिका अवीक्षक व उसकी दैवी शक्ति सृष्टि रचना का मौतिक उपादान है। इस शक्ति से इच्छा शक्ति ज्ञान व किया की त्रयी विनिर्मित होती है। जिन लोगों की चेतना दैवी-प्रेम व सत्कर्मों से पवित्र हो जाती है, उनके हृदय में यह शक्ति देदी प्यमान हो उठती है। किंतु जो लोग कोघ, घृणा व अन्यान्य रजोगुण तथा तमोगुण में वास करते हैं, उनमें यह प्रकाशित नहीं होती है। एक योगी के लिये यह शक्ति, अर्जुन के लिये कृष्ण, रथ के लिये रथी व मार्गी के लिये पथप्रदर्शक का कार्य करती है। उसकी गति, उसका आघार स्थित अपना आकार है। आध्यात्मिक ज्ञान स्वरूपिणी कुंडलिनी उसका निवास हैं व इच्छाशक्ति, उसके आध्यामिक, मौतिक व कारण शरीरों की सेविका है। इसीलिये उसे त्रिपुर-सुंदरी कहा गया है। वह स्वतः मात्र मूल कारण है इस-लिये उसे गुरु तत्व कहा गया है। मावनोपनिषद् के अनुसार श्री गुरु संपूर्ण कारण-मृत शक्ति है। किया शक्ति उसका पीठ है। ज्ञान शक्ति रूपी कुंडलिनो उसका द्वार है। इच्छा शक्ति महा-त्रिपुर-सुंदरी है।"

ह्जार पंखुडियोंवाले शीर्षस्थ सहस्रार के मध्यमें एक त्रिमुजाकार Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigam युरु चक्र स्थित है, जो इच्छा ज्ञान और शक्ति की रेखाओं से वनता है। इसके केन्द्र में परम कारणभूत गुरुरादित मध्य-विदुः है। यह तीनों शक्तियां एक दूसरे से पृथक कार्य नहीं करती है कितु एक की प्रवानता में दो गौण होकर कार्य किया करती है। कियाशक्ति की प्रधानता में अन्य दो शक्तियां प्राणसंवंबी कार्य, इच्छा शक्ति की प्रधानता में स्नायु संबंधी और ज्ञान शक्ति की प्रवानता में ज्ञानेद्रियों संबंधी कार्य संस्थान कियाशील होता है। ज्ञान शक्ति सभी क्रियाओं को नियंत्रित करती है। इसलिये जब कुंडलिनी प्रसुप्त अवस्था में रहती है तो आध्यात्मिक चेतना मौतिक शक्तियों से परिवेष्ठित रहती है। व आत्मा बंबनग्रस्त प्रतीत होती है। जब इसे जगा दिया जाता है तब वह आध्यात्मिक चेतना के रूप में उद्घाटित होकर गुरु का कार्य आरंम कर देती है। षट्चकों का आंशिक वेघ केवल आष्यात्मिक चेतना को आंशिक रूप से प्रकट करता है व उस स्थिति में गुरु तत्व अपनी संपूर्ण आमा में प्रकट नहीं हो पाता । संदेहों के घेरे में उसकी सही प्रकृति अनिश्चित वनी रहती है। यह अवस्था योगी के मार्ग का वहुत वडा व्यवधान है, जबिक यह वर्षों तक इसी सरह कायम रह सकती है। यदि एक गुरु के द्वारा स्वतः गुरु तत्व का साक्षात्कार नहीं कर लिया जाता तो उसके द्वारा दी श्वित शिष्य अतृप्त व अशांत होते हैं। इसलिये प्रत्येक सावक का कर्तव्य है कि वह गुरु की योग्यता की सही परीक्षा कर ले। बहुत से मामलों में ऐसे अव-रोघ सावक में उसकी अपनी अक्षमता व गुरु में अविश्वास से भी उत्पन्न होते हैं। सामान्यतः आज्ञा-चक्र के आंशिक वेघ के साथ ही गुरु तत्व प्रकट होने लगता है व उसे हृदय और वाणी में अनुभव किया जाता है। आज्ञा-चक के संपूर्ण मेदन से इन समी

संशयों का निवारण हो जाता है। विशुद्ध चक्र के मेदन से गुरु तत्व प्रगट होने लगता है व आज्ञा चक्र के स्तर पर वह साधक हो अंतः करण की आवाज व आत्मिक प्रकाश से उत्पन्न मार्गदर्शन प्रदान करता है। ऐसे व्यक्ति का तृतीय नेत्र खुळ जाता है। जिस व्यक्ति में गुरु तत्व पूरी तरह से प्रकट हो जाता है, वह आध्यात्मिक गुरु परंपरा कायम करने में सक्षम माना जाता है।

#### र्डश्वर-तत्त्व

योग दर्शन में ईश्वर की परिमाषा इस प्रकार की गयी है:—
"ईश्वर ऐसा पुरुष विशेष है, जो क्लेश, कर्म व इनके मन
पर पड़नेवाले प्रभाव के परिणामों से मुक्त रहता है। "२४"
"इसमें सर्वज्ञता का बीज स्थित होता है जो कि विकसित होने
पर समस्त सीमाओं का अतिक्रमण कर लेता है। २५.

"वह पूर्ववर्ती गुरुओं का भी गुरु है। समय उसकी निरंतरता को नहीं तोड पाता है।

"प्रणव (ऊँ) उसका वाचक है। "

इस प्रकार "योगदर्शन" के अनुसार ईश्वर यद्यपि पुरुष है किंतु वह साधारण वंधनग्रस्त जीवधारों से मिन्न है। वह समी जीव-धारियों की देह में वास करता है। वह वास करता रहा है व ऐसा कोई समय नहीं था जबकि वह वास नहीं कर रहा था। वे विशेषताएं जो उसे विशिष्टता प्रदान करती हैं इस तरह ये हैं:—

१—वह निश्चय ही देहघारियों में वास करता है किंतु अन्य प्राणियों की मांति वह अज्ञान, अहंकार, राग, द्वेप व जीवेषणा की पीडा पंच कलेश व इनसे उत्पन्न सत् और असत् कर्म, माग्य तथा दुर्माग्यरूपी फल व उनके आघार पर संचित संस्कार, आदि से वह मुक्त है।

२-वह सर्वज्ञ है। वह मूत, मिवष्य व वर्तमान का सूक्ष्माति-

सूक्ष्म तथा विस्तार सहित तात्कालिक ज्ञाता है। उसके ज्ञान की परिचि सभी काल, स्थान व कारणों का अतिक्रमण कर जाती है।

३-ईश्वर सभी प्राणियों के हृदयमें मुरु रूप में वास करता है। उसका नाम "ॐ" है। उसके इस पवित्र नाम के जप व घ्यान से अज्ञान का समस्त अंघकार विलीन हो जाता है।

गुरु तत्व से ईश्वर को उपर्युक्त समी विशेषताएं अभि-प्रमाणित होती हैं। इसे जब एक व्यक्ति अपने लक्ष्य में पह-चान लेता है तब वह मानवीय गुरु देह में अवतरित हो जाता है। यह मानव का वास्तविक दैवीकरण है। इस प्रकार गुरु तत्व साघक, गुरु और इष्ट देवता का मिलन विंदु है। कभी शिष्य अपने आपको ईश्वर से तदाकार पाता है और कभी—कभी ईश्वर से पृथक्। किंतु गुरु से तद्ष्प अनुभव करता है। अंततः समावि की अवस्था में पहुंचकर यह त्रयी टुटती है।

मंडक उपनिषद् में ईश्वर व जीव को एक पक्षी युगल के रूप
में चित्रित किया गया है। वे एक ही वृक्ष पर बैठ हुए हैं।
इनमें से एक फलास्व।दन कर रहा है, जबिक दूसरा केवल देख
रहा है। इसमें यह भी कहा गया है कि जब जीव दूसरे को
अपनी स्थिति में तल्लीन देखता है तो वह भी वैसा ही हो जाता
है। ये क्लोक बहुत सारगींमत हैं, अतः नीचे उद्धरित किये जा
रहे हैं:—

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते। तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्त्यनश्नन्यो अभिचाकशीति॥ (३.१.१) समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नोऽनीशया शोचित मुह्यमानः। जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य महिमानिमिति वीतशोकः।२। (३.१.२)

देवात्म शक्ति

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

यदा पश्यः पश्यतेस्त्मवर्णंकर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् ।
तदा विद्वान्पुण्यपागे विष्यू निरंजनः परमं साम्यमुपैति ॥ (३.१.३)
प्राणो ह्येष यः सर्वमूर्तैविमाति विजानन्विद्वान्भवते नातिवादी ।
आत्म क्रीड आत्मरितः क्रियावानेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः ॥ (३.१.४)
दो मित्र-युगल पक्षी एक ही वृक्ष की शाखा पर बैठे हैं।
इनमें से एक फल का आस्वादन करता है। दूसरा न खाते हुए केवल
देख रहा है। (३,१,१,)

उस वृक्ष पर स्थित सांसारिक भोगों में आसक्त पुरुष अपने दोषों के लिए दुख से निमम्न होकर पश्चाताप करता है। जब वह ईश्वर को अपनी मिक्तिक्षुद्या वैमवपूर्ण स्थिति में संतुष्ट देखता है तो वह भी दुःखों के पार चला जाता है।

जब दृष्टा स्वर्ण आमायुक्त सृष्टा, पुरुष व वेदों के जन्मदाता ईरवर को देखता है तव रेसे विद्वान के पापों तथा पुण्यों का क्षय हो जाता है, पुण्य बढते हैं व ब्रह्म से सानिष्य हो जाता है। (३.१.३)

विद्वान, उसे जो प्राण है, जो सभी प्राणियों में प्रकाशित है, जान लेने पर बौद्धिक संवाद छोड़ देता है व अपने अन्तर में निमग्न होकर आत्मरत हो जाता है। वह अपनी "क्रिया" में खोया रहता है। वास्तव में वही ब्रह्मविदों में वरिष्ठ है। (३.१.४)

यहां यह स्पब्ट करना आवश्यक नहीं है कि इस संदर्भ में विणत देवीं शक्ति वस्तुतः गुरु तत्व ही है।

एक योगी जो गुरु तत्व प्राप्त कर लेता है, सभी ईश्वरीय आघारों सहित इस पर ज्यान कर सकता है। वह गुरु तत्व के दिव्य प्रभाव में अपने मन व हृदय को आश्रित कर ब्रह्म से तदा-कारता स्थापित कर सकता है। Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh आत्मा, गुरु तत्व अथवा ईश्वर की संप्राप्ति सावक की बृद्धि में प्रकट होती है। किंतु इस बृद्धि को तमोगुणी व रजोगुणी दोषों से पूरी तरह से मुक्त होना चाहिए। इस संदर्भ में कठ् उपनिषद् (६,५) पर आदि शंकर का माष्य उल्लेखनीय है।" "यथादर्शे तथात्मिन", अर्थात् निर्मल दर्पण रूपी वृद्धि में ही सच्चा आत्म – साक्षात्कार संभव है।

#### अध्याय १७ वाँ

### ज्ञान ब्रह्म की माप्ति

ईश्वर सभी प्रकार के ज्ञान का मंडार है। वह विश्व के प्रत्येक कण में परिव्याप्त है व सभी वस्तुओं को संचालित करता है। तथा उनकी जानकारी रखता है। किंतु वास्तव में उसे बहुत कम लोग जान पाते हैं। वस्तुतः संपूर्ण अस्तित्व उसकी सर्वज्ञाता आत्मा की प्रतिच्छाया है। इसीलिये ईश्वर प्राप्ति से मनुष्य सर्वज्ञ व सपूर्ण हो जाता है। ईश्वर के संपूर्ण अस्तित्व के सरोत व सारमूत होने के कारण ईश्वर से पृथक होने पर ज्ञान की प्रत्येक विद्या उससे उलग होते ही अपूर्ण हो जाती है। नाम व रूप के सभी आकार वस्तुनिष्ठ है व इसलिये इनसे संबंधित ज्ञान, ज्ञाता की दृष्टि पर बहुत कुछ निर्मर करता है। वस्तुओं के बोध को यह भिन्नता इन्हें एक मायिक का स्वरूप देती है, इसी लिये संसार को "माया" कहा गया है।

ज्ञान से ज्ञाता व ज्ञेय का अस्तित्व उपजता है। हमारे सौर्य-मंडल के सूर्य से मी वडे अनेक सूर्य उनके ग्रह व उपग्रहों से युक्त यह विराट ब्रह्मांड हमारी समिष्ट चेतना की अमिब्यक्ति है। जानने-वाला और जानने योग्य दोनों ही एक चेतना के वस्तुनिष्ठ व Digitized by Agampigan Foundating रि भिश्सा स्थान को और अच्छी तरह से समझा जा सकता है। स्वप्न में वस्तुनिष्ठ पक्ष नहीं होता। स्वप्न लोक में व्यक्ति का वैयक्तिक व वस्तुनिष्ठ पक्ष साथ साथ उदित होकर एक ही साथ विलीन हो जाते है। विश्व चेतना वैयक्तिकसंदर्भ में समय, स्थान व कार्य-कारण के आघारपर सीमाओं में वंघ जाती तथा व्यक्ति व है पदार्थ में विमाजकता की अवास्तविक रेखा खींच देती है। जव चतना नाम व रूपों से जुड जाती है तब वस्तुनिष्ठ होती है व जब वह व्यक्ति से जुडी होती है तब व्यक्तिनिष्ठ होती है। ईश्वर विशुद्ध चेतना के रूपमें बीज-रूप सृष्टा है, जोिक संपूर्ण पदार्थ, मंसार और वैयक्तिक विद्याओं का आदि-स्रोत है। वैयक्तिक चेतना समिट चेतना की ही एक किरण है, पदार्थ उसकी एक प्रति-च्छाया है। यह एक विचित्र सत्य है कि वैयक्तिक सत्ता की यह किरण छाया पदार्थ को वास्तविक मानकर उसे प्राप्त करना चाहती है। इस तरह आत्म साक्षात्कार द्वारा एक मनुष्य ज्ञान के मुल स्रोत इस समष्टि चेतना तक ही वापिस पहुंचता है।

समी तरह के शोध प्रयोगों में एक विद्यार्थी प्रकृति के व्यवहार का अध्ययन करते हुए यह मानता है कि उसके द्वारा संचित ज्ञान वाहर से आया है। उसे लगता है कि प्रकृति के जिन पदार्थी का उसने विश्लेषण किया है, उसे आवश्यक ज्ञान दे रहे हैं। परिणामतः वह अपने वैयक्तिक पथ को गौण मानता है व उसे प्रकृति आश्रित महसूस करता है। जविक वास्तविकता इसके विल्कुल विपरित है। आईन्स्टीन एक निरा प्रयोगशाला का शोधकर्ता मात्र नहीं था, बहुत वडा गणितज्ञ था। इसीलिये उसने विज्ञान को अस्थिर विचार मूमि से हटाकर इसके प्रयोगों के लिये नई क्रांति-कारी दिशा प्रदान की। कुछ समय पहले यह सोचा जाता था कि

पदार्थ अमिताको है Aक्षेकिना अस पहलेसिक ही सुर्मा है कि उन्नी व पदार्थ एक-दूसरे के आकार में परिवर्तित किये जा सकते हैं। उपनिषदों के दृष्टाओं ने बहुत पहले यह घोषणा की थी कि संपूर्ण भौतिक संसार प्राण का ही प्रकटीकरण है। इसे पिछले अध्याय में ईश्वर से उत्पन्न बताया जा चुका है। जब एक मनुष्य समी विचारों से मुक्त, शांत चित्त बैठता है तव भी वह अपने आप के प्रति सचेत रहता है। इससे यह प्रकट होता है कि ज्ञान का केन्द्र वाहर न होकर भीतर है। समस्त वाहरी ज्ञान चाहे वह ऐन्द्रिक हो, मानसिक हो, अथवा बौद्धिक हो, इन विशेष दिशाओं में प्रवाहित होने वाली व्यक्ति की चेतना मात्र है। इसे वस्तुगत अस्तित्व की सार्थकता इसी चेतना ने प्रदान की है। आत्म चेतना से ही सभी विचार उत्पन्न होते हैं। यह मूल चेतना वृद्धि वनती है जिसके द्वारा आत्मा से प्रकट होनेवालां ज्ञान प्रकाशित होता है। बुद्धि विकसित होती रहती है। साघारणत. मानवीय ज्ञान अपूर्ण होता है तथा उसके विकास के लिये विशिष्ट शिक्षा आवश्यक मानी जाती है। इसे हम ऐसी वातायन मान सकते हैं, जिससे ईश्वरत्व का आमास हुआ करता है। उचित शिक्षा व वौद्धिक विकास द्वारा हम यद्यपि इसे उद्घाटित कर सकते हैं किंतु इसे काल व समय से परे ले जाना कठिन है। आत्म चेतना के लिये सीमाएं अवरोध उत्पन्न नहीं करतीं।

समी ज्ञान-वान प्राणियों में उनकी वैयक्तिक चेतना ब्रह्मांड चेतना से उपजती है। मानवीय बुद्धि अपनी अन्तर्निहित सीमाओं के पार नहीं जा पाती व इसीलिये अपूर्ण बनी रहती है। सीमित ज्ञान से त्रुटियाँ आती हैं व सत्य का अनुसंघान नहीं हो पाता। तार्किक बुद्धि से सत्य को पकडने के दावे किये जा सकते हैं। कितु ऐसा अवस्थ सिही मिट्टी का प्राप्त है कि मानवीय वृद्धि सार्वली किता के देवी सिहासन पर नहीं बैठ पातीं। अंग्रेजी के ''डिवाइन्न'' शब्द का अर्थ अनुमान करना मी है, जिसका अभिप्राय यह है कि सत्य को ज्ञात करने के लिये उच्च स्तरीय अनुमान आवश्यक हैं। मौतिकशास्त्र, समाजशास्त्र, राजनीति शास्त्र, तथा क्लां, परामौतिकी एवं दर्शन आदि क्षेत्रों में मानवीय ज्ञान आज इतना बढ गया है कि इसकी क्षमता पर आश्चर्य किया जाता है। कितु वास्तव में यह असीम ज्ञान के सागर की एक बूंद के ही समान है। किसी एक विद्या का आंशिक अथवा पूर्ण ज्ञान, ज्ञान की पूर्णता नहीं है। यदि एक वृक्ष की कुछ शासाय समझ मी ली गयीं तो इससे संपूर्ण वृक्ष का ज्ञान उपलब्ध हो गया है, ऐसा नहीं माना जा सकता है। मौतिक संसार के संवंध में ज्ञान की समस्त खोज पूर्ण नहीं हो सकती।

इन्द्रियों से प्राप्त ज्ञान संपूर्ण व पूर्ण सत्य नहीं हो सकता।
पांचों ज्ञानेद्रियों में से प्रत्येक इंद्रिय के बोध की सीमा निर्धारित
है। इससे परे जाने की उसकी सामर्थ्य नहीं होती। विचार और
अनुमान से प्राप्त ज्ञान की भी यही सीमा है। अनेक वैज्ञानिक
संयंत्रों जैसे, दूरवीक्षण व सूक्ष्म अन्वीक्षण यंत्र आदि के द्वारा मनुष्य
के इसी सीमित इंद्रिय बोध को विस्तार दिये जाने की चेष्टाएं
की गयी हैं। योगियों और सिद्धों द्वारा अतीन्द्रिय ज्ञान प्राप्तकर
इन्द्रिय बोध से परे जाने के दावे किये जाते रहे हैं। इस सव
का सार यही है कि हमारी जानकारी से कहीं बहुत आगे
संमावनाओं के स्तर मौजूद हैं।

अस्तित्व के विभिन्न स्तरों की संपूर्ण प्रामाणिक जानकारी असंमवप्राय: है। यही कारण है कि सीमित इन्द्रिय वोध के आधार

पर ज्ञान व सत्य का अनुसंघान हुमों स्लाम्न तिहुर्वे।होता। इसके Digitized by Agamnigam Foundation, स्लाम्न तिहुर्वे।होता। इसके लिये अदर झाँकने की जरूरत पड़ती है जिसके लिए मन व बुद्धि का विचार-शून्य होना आवश्यक है। नीरवता के ऐसे क्षणों में ही प्रकाश का अनुद्घाटित आलोक हमारे हृदय व वृद्धि पर प्रकट होता है। प्रतिमा का अंतःपुर जब खुलता है तब पूर्ण ज्ञान से साक्षात्कार होता है। लीक दर लीक पलायन के विपरीत सत्यानुसंघान की हमारी यह आंतरिक यात्रा ऐसा प्रकाशमान सत्य और ज्ञान का सूर्य है, जिसे अज्ञान का अंबःकार कमी ढक नहीं सकता। पूर्ण ज्ञान का वास्तविक छोर अतीन्द्रिय घरातल परही मिलता है। अव्यक्त अवस्था में आत्मा ज्ञान का मंडार है। इसे संस्कृत में "परा'' कहा गया है। बुद्धि के स्तर पर विचार रूप में अवतरित होने पर इसे "पश्यंती" कहा गया है। जब इस ज्ञान को शब्द मिल जाते हैं तब इसे मध्यमा व इसके वाणी में मुखरित होने पर इसे "वैखरी" कहा जाता है। पश्यंती की अवस्था में प्रातिम ज्ञान उद्घाटित होकर उच्च व दैवीसत्य का साक्षात्कार कराता है। इस अवस्था में वर्ण व भाषा मनोहर हो जाती है। मनुष्य अपने व्यक्तिगत ज्ञान व योग्यता के परे एक उच्चस्तर शक्ति को अपने आप में कियाशील महसूस करता है। जब साधक अपनी साघना में कुछ और आगे बढ जाता है, तो उसकी प्रेरणा तीव्र व स्पच्टतर हो जाती है व उसे ऐसा लगता है कि उसके अंदर कोई उसे सुझाव देने के लिये मीजूद है। इस प्रकार की सुनी जानेवाली आवाज को अंतरात्मा का स्वर कहा जाता और इस प्रकार से प्राप्त ज्ञान को प्रातिम ज्ञान कहा गया है।

यह लेखक ऐसे कई लोगों को जानता है, जिन्होंने अंतरात्मा की आवाज को सुना है। महात्मा गांची इस प्रकार के एक निर्वि-वादित प्रमाण है. जिन्होंने अपनी अन्तरात्मा की आवाज व उसके आदेशों की सही ढंग से समझना जरूरी है। इसी स्थिति में वे विश्वसनीय होते हैं व साघकों की सहायता करते हैं। भौतिकसुखों की प्राप्त के लिये इनका उपयोग अवांछनीय है। जब सांसारिक प्रयोजनों से प्रातिम ज्ञान का उपयोग किया जाता है तब प्राप्त होनेवाले आदेश अस्पष्ट होते हैं। सावक को यह जान लेना जरूरी है कि वह ऐसे स्वामी के सानिष्ट्य में काम कर रहा है, जो उसका सबसे वडा शुम-चितक और मित्र है।

सभी वर्मावलंवियोंद्वारा यह स्वीकार किया गया है कि प्रत्येक स्त्री और पुरुष के हृदय में ईश्वर वास करता है। ऋग्वेद की एक ऋचा में कहा गया है कि जीवात्मा और ईश्वर मां के गर्भ से एक साथ जुड़वा पैदा होते हैं। एक दूसरी ऋचा में इन्हें दो सला पश्चियों के रूप में देला गया है, जो एक ही वृक्ष अर्थात एक ही शरीर में वास करते हैं। एक फल का स्वाद ले रहा है व बंधनग्रस्त है दूसरा केवल देख रहा है व बंधन - मुक्त है। जब पहला इस दैवी सहचर को देखता है तब वह दुखों: और वंधनों से मुक्त हो जाता है। इस तथ्य पर मारतीय शास्त्रों से अनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं। दर्शन शास्त्र कहता है कि जीव और ब्रह्म की पृथक्ता का आमास अनात्मक है क्योंकि जीव पर माया का आवरण चढा होने से उसमें अज्ञान आ जाता है। जिस प्रकार समुद्र से उसकी लहर भिन्न नहीं है, वैसे ही जीव मी ईश्वर से अपृथक् है। जीवात्मा इस प्रकार सूक्ष्म व मौतिक देह से अवास्तविक ऐक्य की प्रतीति में भटकी हुई है। इसके फलस्वरूप अहंकार, इच्छा, अनिच्छा, राग, द्वेष व पीडा तथा मृत्यु आदि की मावनाएं जन्म लेती हैं। इनका परिणाम मान-सिक व शारीरिक कियाओं में होता है जो अंततः सुख और दुःख

१४ देवातम शक्ति

के मोग gitted by Agamnigam Foundation, Chandigarh के मोग द्वारा जिम्म व मृत्यु को प्रखला की रचना करती है, जबकि ईश्वर उसके जुडवां माई के रूप में तटस्थ बंधन मुक्त सदा उसके साथ बना हुआ है।

पतंजिल के योग— दर्शन के अनुसार ईश्वर एक मित्र के स्थान पर स्वामी है। वह बीज रूप में सभी जेय पदार्थों का आधार है व संपूर्ण का अतिक्रमण करता है इसीलिये जब उसकी आरा-घना की जाती है, पराज्ञान की उपलब्धि होती है, जोिक केवल प्रतिमा से ही अन्यथा प्राप्त है। वीज में संपूर्ण वृक्ष, फल फूल व जड़ रूपी गर्भ के म्रूण की तरह भीजूद है जब वह फूटता है तब अनुकूल परिस्थितियों के अनुसार विकसित होता है। जब ईश्वर को हृदय के भीतर ज्ञान बीज के रूप में मौजूद कहा जाता है तब यह आशय स्पष्ट है कि उसकी आराघना, मिक्त व विश्वास से साधक में पराज्ञान का अम्युदय होगा। बीज रूप में मौजूद प्रातिम ज्ञान द्वारा भी ईश्वर साक्षात्कार की संभावना प्रकट होती है। "तू मिट्टी है और मिट्टी में ही वापिस जायेगा! 'ऐसा आत्मा के संबंध में नहीं कहा गया है। शास्त्र तो कहता है—, "हे अमृत पुत्र, तुम अमर हो व अमरत्व ही तुम्हारा धाम है।"

सभी प्रकार का ज्ञान चाहे वह सांसारिक हो अथवा आध्यात्मिक जिसे, शिक्षा, प्रेरणा और प्रतिमा आदि किसी भी माध्यम से प्राप्त किया जाता है, अंतरात्मा से ही प्रकट होता है। यह सदा साथ है। व वास्तव में ईश्वर से भिन्न नहीं है व सभी ज्ञान का स्रोत तथा सृष्टि की नियामक सत्ता है। जिस प्रकार सूर्य की किरणें सीघे सूर्य का संस्पर्श कराती हैं वही स्थित ज्ञान की घारा की भी है। केवल भौतिक ज्ञान ही ज्ञाता को ज्ञान के उद्गम से अलग रखता है। जब प्रतिमा का द्वार खुळता है तब अंतःकरण के Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh स्वामी की छवि दिखाई पडती है व साधक ईश्वर की निकटता पाता है। उस अवस्था में ईश्वर का अस्तित्व एक वास्तविकता वन जाता है। अब तक की कल्पना व अनुमान जो केवल श्रुत थे, उसकी आस्था में परिवर्तित हो जाते हैं। साघक को विश्वास हो जाता है कि उसने ईश्वर को पालिया है। किंतु जब तक मौतिक ज्ञान की आकांक्षाएं मन को वाहच उद्देश्यों में नियोजित रखती हैं, मनुष्य मटकता ही रहता है। जीवन की इस भटकन को रोका जाना जरूरी है। आत्म-चेतना की ओर लगाया गया घ्यान आत्मज्ञान तक ले जायेगा। यही ईश्वर की प्राप्ति है व यही मानव जीवन का लक्ष्य भी है।

हम देखते हैं कि संसार में औद्योगिक, सामाजिक व प्रतिरक्षात्मक अनेक प्रकार की साधन संपन्नता आई है। यह मानवीय योजनाओं की उपलब्धि है। दूसरे शब्दों में यह मनुष्य की व्यक्ति सापेक्ष बुद्धि की आयोजना है। समस्त संसार की नियोजना में भी यही वात लागू होनी चाहिये। ईश्वर इच्छा करता है और सृष्टि जन्म लेती है। अतः दश्यमान संसार, जिस तरह विश्व चेतना का प्रक्षेपण है, वैसे ही व्यक्तिगत चेतना भी उसका एक माग होने के कारण पृथक् अस्तित्व नहीं रखती।

योगदर्शन के अध्याय ३ के सूत्र ४९ में कहा गया है कि जब एक योगी आत्मा और बुद्धि का भेद जान लेता है व यह समझ जाता है कि आत्मा वृद्धि नहीं है तब उसे मुष्टि ज्ञान प्राप्त होता है। ऐसा योगी सर्वज्ञाता वन जाता है। इस स्थिति में योगी आत्मकेद्रित हो जाता है व उसकी व्यक्तिगत चेतना समी सीमाओं को पार कर जाती है व अपने उद्गम स्रोत से मिल जाती है। यह निर्वाण की अवस्था है। यहां जीवन और मृत्यु की शृंजला टूट जाती है। योगी इस स्थिति में अपनी वास्तविक आत्मा को जान लेता है व ईश्वर से एकत्व प्राप्त करता है। कहा गया है,— "ब्रह्मवित् ब्रह्मेंव भवति "अर्थात् ब्रह्म को जानने वाला ब्रह्म हो जाता है।

जब तक हम ज्ञान के ज्ञाता पथ पर ही विचार कर रहे थे। अव हम यह मी देखें कि जेय अंतत: क्या है। आकाश की व्यापक चौडायी व गहराई जो हमारे ऊपर चमकते हूए सितारों से जानी जाती है, अपने आप में अनेक सौर—मंडलों का केन्द्र है। इनकी दूरी केंबल प्रकाश वर्ष में ही मापी जाती है। एक प्रकाश वर्ष का मतलव उस दूरी से है जो प्रकाश प्रति सेकेन्ड १,८६००० मील की रफ्तार से पूरी करता है। कुछ तारे तो हमसे इतने दूर हैं कि उनका प्रकाश घरती पर पहुंचा ही नहीं है। इस विराट ब्रह्मांड के साथ घरती के सुहावने सागर, पहाड व वन अंततः क्या हैं? नाम व रूपों का यह विराट प्रदर्शन विश्व ऊर्जा का ही रचना परिणाम है। घूल का प्रत्येक कण, पत्थर अथवा धानु जो जड व निश्चेष्ट है, वास्तव में इसी गतिमान ऊर्जा का प्राक्टय है।

संपूर्ण ब्रह्मांड चक्ति के रचनात्मक व गतिशील आकार का प्रतिनिधित्व करता है। सभी रूप और आकार इसके स्थिर व निश्चेष्ट होते ही विलीन हो जायेंगे।

सृष्टि रचना में नियम शाश्वत रूप से अप्रतिहत है व इनकी व्यवस्था उच्च बौद्धिक घरातल पर हुई है। इस प्रकार यह निष्कर्प निकलता है कि मूल ऊर्जा या तो स्वतः अथवा किसी विराट Digitized by Agamnian प्राक्ति के विधानक सृष्टि द्वारा पूर्ण कृष्टि के नियानक सृष्टि द्वारा पूर्ण कृष्टि को अपनी अभिव्यक्ति की सामर्थ्ययुक्त भी मान लिया जाये तो कोई अंतर नहीं पड़ेगा। ईश्वर जो सर्व जाता है, सर्वज्ञाकितमान मी है। ऐसा होने से ही एक मनुष्य को यह स्वीकार करलेने में यह किठनाई नहीं होती कि परम तार्किक प्रकृति की रचना, संपूर्ण ज्ञान की अभिव्यक्ति हो। एक आस्थावान पुष्प इसे ही ईश्वर के नाम से पुकारता है। यह केवल नाम का ही तो भेद है। दार्शनिक आधार पर भी ऐसे शरीरी ईश्वर की कोई स्थिति नहीं हो जो हमारी तरह हाथ सिर पांव व शरीर वाला है। तथा स्वर्ग के किभी सिहासन पर बैठा हुआ है। वेदों का ब्रह्म भी सत्चित् व आनंद है।

वैदिक शास्त्रों ने इसीलिए "सर्व खल्विदं ब्रह्म" अर्थात् समी कुछ निश्चय ही ब्रह्म है। ऐसी घोषणा की है। हम देखते हैं कि एक ही ज्ञान, व्यक्ति व पदार्थ आदि उमय रूप में प्रकट होता है। जब एक मनुष्य व्यक्ति अथवा पदार्थ के पथ पर गहन व्यान, करता है। तब वाह्य दृश्य व उसका ज्ञाता पथ दोनों ही उसकी चेतना के साथ आदिम पूर्णता में खो जाते हैं। यहां पहुंचकर शक्ति के ज्ञान व किया पद भी एक हो जाते हैं।

अनुवादक — श्री प्रभु दयाल मिश्र

ISSESSES.

# Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

### - स्वामी श्री शिवोम् तीर्थजी

जगत् जननी मगवती जगदम्बा, जब सृष्टि स्तरपर किसी साघक में आत्मोन्मुख जाग्रत एवं कियाशील होती है, तब साघक के चित्त एवं शरीर में उस साघक की चित्त मूमिका के अनुरूप विभिन्न प्रकार की लीलायें करती है, जिन्हें योगिक माषा में किया कहा जाता है। साघक का अपना मानसिक अथवा शारीरिक वल तथा



अभिमान किसी भी प्रकार भगवती की लीलाओं में हेतु नहीं होता। साघक के चित्त में जिस भी प्रकार संस्कार सचित होते हैं। भगवती साघक की इच्छा—शक्ति से स्वतंत्र किया करती हैं। कई साघकों को संगीत, ज्योतिष, आयुर्वेद अयवा कितता इत्यादि के संस्कार, चित्त में संचित होते हैं। जब भगवती की लीलायें कितता के आघारपर घटित होने लगती हैं, तब चित्त में कितता का स्रोत फूट पड़ता है, तथा साघक के अन्दर पूर्व संचित संस्कारों के आघारपर विभिन्न प्रकार की कितताए दोहे, छन्द आदि प्रकट होने लगते हैं। अपने आश्रम के एक ऐसे ही सदस्य, गुरुदेव—स्वामी विष्णुतीर्थ महाराज से दीक्षित, श्री वालमुकुंदजी पालीवाल भी है। जिन्हें साघना के आवेश में कियाशिक्त के द्वारा विभिन्न प्रकार के दोहे, इलोक इत्यादि प्रस्पुटित हुए, जिनमें ईश्व वन्दना, गुरुवन्दना, योग, शक्ति, वैराग्य

एवं उपदेश के अति स्विता किंगि, कुण्डिकिनी), किंका तसुमान अवगुण, एवं उपदेश के अति स्विता किंगि, कुण्डिकिनी), किंका तसुमान अवगुण, एवं संगीत क्षेत्र इत्यादि के विषय समिमलित हैं। यहाँ गुरुवन्दना के प्रकरण में दिये कुछ दोहे उद्घृत किये जा रहे हैं, तथा उनके कपर अपनी बृद्धि के अनुसार संक्षिप्त टीका लिखने का प्रयस्त किया है।

'गुरु विद्या गुरु देव है, गुरु है ज्ञान अपार।
गुरु के ही सानिष्य में, मवसागर हो पार॥'
अर्थात् गुरु विद्या है, मगवान है तथा अपारज्ञान के किंग्नण्डार
है, तथा उनके सानिष्य में रहने से ही मवसागर पार हो जाता है।

जीव के चित्त पर पड़े माया के आवरण को अविद्या भी कहते हैं। अविद्या में बुद्धि की समझ उलटी हो जाती है तथा कुछ का कुछ दीखने लगता है। शक्ति का वह स्तर, जो माया से परे होता है उसे विद्या कहा जाता है। अपने गुरुमहाराज ने देवास स्थित आश्रम के मन्दिर में स्थापित शिव-लिंग का नामकरण विद्येश्वर महादेव किया था, जिसका अर्थ है विद्या के ईश्वर अर्थात् मगवान शंकर का वह रूप जो शुद्ध विद्या का ईश्वर होता है तथा उसकी आराघना से जो माया से अतीत शक्ति के स्तर को प्राप्त करते हैं। उसी विद्या अर्थात् शक्ति के शुद्ध स्वरूप को यहाँ गुरु कहा गया है। योग दर्शन में भी गुरु को ईश्वर कहकर ईश्वर ही कहा गया है "स पूर्वेषामिपगुरुः कालेनानवच्छेदात्"। अर्थात् उस ईश्वर को ही योगदर्शन में गुरु कहा गया है। यह तो स्पष्ट ही है कि ईश्वर माया से अतीत होना चाहिये, उसका प्रत्येक संकल्प ज्ञानमय होना चाहिये । ईश्वर का स्तर शुद्ध विद्या और अशुद्ध विद्या के बीच का स्तर हैं, अर्थात् माया से परे स्थित ईश्वर अपनी शक्ति, संयुक्त होकर जगत में माया का फैलाव करता है, एवं जगत के नामरूपात्मक स्वरूप

का विस्त्रहुम्। हर्म स्त्रहुन क्षेत्रहेन को हैं के स्वस्त्रहरू सम्बन्ध स्त्रहोत शृद्धविद्या तथा उसके उपरांत ईश्वर को गुरु कहा गया है।

साघक के चित्त में गुरुशक्ति जब उदय होती है, तो गुरु और शिष्य में ही एक ही शक्ति कार्यरत अनुमन होती है। उस शक्ति का कार्य साघक के चित्त की मलीनता को दूर करना एवं साघक की स्थिति अशुद्धविद्या अर्थात् अविद्या या माया से अतीत, शुद्ध विद्या में स्थापित करना होता है। उसी के लिये सायक अपने चित्त में जाग्रत शक्ति को कार्य करने का अवसर प्रदान करता है। वास्तव में शक्ति सदैव ही शुद्ध है अशुद्धि उसको स्पर्श मी नहीं कर पाती, किन्तु शक्ति पर माया, वासना, संस्कार एवं विकार रूपी आवरण आ जाते हैं। चित्त पर क्लेश आच्छादित हो जाते हैं। तथा जीव नामरूपात्मक जगत में आसक्त हो जाता है, तथा शृद्ध विद्या चित्त में शुद्ध रूप में विद्यमान होते हुए भी अशुद्धवत दिखाई देती है। शक्ति अशुद्ध प्रतीत होती हुई संस्कार संचय का कार्य करती है, किंतु शुद्धोन्मुख जाग्रत होने पर अशुद्ध संस्कारों वासनाओं एवं विकारों को चित्त से उतारने का प्रयत्न करती हुई आत्मा की ओर अग्रसर होती है, उसी को यहाँ पर गुरु-तत्व, ईश्वर-तत्व अथवा शुद्ध विद्या कहा गया है।

प्रस्तुत दोहे में गुरु को अपार ज्ञान—स्वरूप बताया गया है "गुरु है ज्ञान अपार" अर्थात् जगत के जितने भी ज्ञान हैं सब आत्मा की ज्ञान—शक्ति चैतन्य के संयोग के आने के उपरांत प्रकट होती है तथा आत्मा की चैतन्य शिक्त जड चित्त के आधार पर-कार्य बन्द करते ही चित्त में विलीन हो जाती है। अर्थात् ये सब प्रकार के ज्ञान का आधार आत्मा की चैतन्य शिक्त ही है, वही चैतन्य—शक्ति चित्त से तादातम्य प्राप्त होने पर अविद्या तथा

देवात्म शक्ति

Digitized by Agamnigam Foundation क्षीवप्रवितर विस्त में सभी ज्ञान उसी चैतन्य शक्ति, चित्त के संयोग में आने पर ही होती है, तब जीव जगत में कितना भी ज्ञान संचय करता चला जाये किंतु चित्त में पड़े मूल चैतन्य का कभी न्हास नहीं होता. एवं चैतन्य-शक्ति के ज्ञान की क्षमता भी कभी समाप्त नहीं होती ।

"गुरु के ही सानिष्य से मनसागर हो पार"। वैसे तो जीव सदैव ही गुरुशक्ति, शुद्ध विद्या अथवा चैतन्य के ही सानिच्य में रहता है, तथा क्षणमात्र के लिये भी उससे विलग नहीं होता। शक्ति के विलग होने का अर्थ मृत्यु होता है, किन्तु मृत्यु भी तो स्यूल देह की ही होती है। सूक्ष्म शरीर में तो गुस्तत्व फिर मी संयुक्त ही रहता है। किंतु जीव गुरु तत्व के सानिष्य को अनुभव नहीं कर पाता, वह गुरु शक्ति अथवा ईस्वर शक्ति को अपने से अभिन्न समझता है, तथा उस शक्ति के द्वारा इन्द्रियों के आवार पर किये गये कमीं में मिथ्या कर्तृत्वामिमान जाग्रत कर लेता है। सारा संसार ही मिथ्या अभिमान से ग्रसित है। यदि जीव उस गुरु तत्व को अपने से मिन्न अनुभव करें तथा प्रतिक्षण एवं प्रतिपल उस गुरु तत्व के सानिष्य में व्यतीत करें तो मवसागर से पार हो जायें, क्योंकि गुस्तत्व की यह प्रत्यक्ष अनुमूति तब तक अनुमव में नहीं आ सकती, जब तक आल्हादिनी अथवा कुण्डलिनी शक्ति इन्द्रियों से अलग आत्मामिमुखी जाग्रत नहीं हो जाती, तब तक शक्ति संस्कारों को क्षीण करती जाती है एवं साधक को मातृवते सम्मालती, उपदेश करती, सावना करवाती मवसागर से पार करवा देती है। यथा:-

गुरु विश्वंभर रूप है, गुरु है दीन दयाल। गृह गंगा ब्रह्मांड है, और है मायाजाल ।।

गुरु विश्वप्रमस् अर्थात् अगत् का पिलमें करती है अर्थीत् दीनदयाल है, पतित पावनी गंगा तथा ब्रह्माण्ड रूप है इसके अतिरिक्त जो कुछ भी दिखाई देता है वह सब माया—जाल है।

वास्तव में ईश्वरीय शक्ति यहाँ जिसे गुरु तत्व अथवा गुरु कहा जा रहा है, वह जगत् के पालन कर्ता है, क्योंकि इन्द्रियाँ इसी शक्ति से संयुक्त होकर भी शरीर का अथवा अन्य जीवों का भरण—पोषण करती हैं। जीव चाहे अपने मनसे कितना भी अभिमान करें कि में घन कमाता हूँ, व्यापार करता हूँ अथवा घर की देख—माल करता हूँ, किन्तु ऐसा समझना उसका केवल मात्र अभिमान ही होता है। वह जिस शक्ति से युक्त होने पर ये सब कुछ कर सकने में सक्षम होता है। वह शक्ति जीव की अपनी नहीं होती, वह तो ईश्वरीय शक्ति होती है, तथा वही शक्ति जब शिष्यों के किसी शरीर विशेष के माध्यम से अध्यात्म उत्थान हेतु कार्यरत होती है, तय उसे गुरु कहा जाता है और वही शक्ति विश्वरम्मर भी होती है।

गुरु दीनदयाल अर्थात् दीनों पर दया करने वाले होते हैं। सावक जितना दीन भाव से युक्त होकर अभिमान त्याग कर गुरु के पास जाता है, उतना ही गुरु शरीर के अन्दर जाग्रत गुरु-शक्ति अथवा ईश्वरीय शक्ति उस पर दयावान होती है। जगत् की सुख सुविधायें एवं विषयों को प्रदान करना कोई बडा विशेष कार्य नहीं है। वास्तव में तो किसी जीव का अध्यात्मिक उत्थान का मार्ग प्रशस्त करना यही सबसे वडी दया होती है। शिष्य जितना ही नम्न, दीन होकर गुरु के पास जाता है उतना ही अधिक उसे आध्यात्मिक लाम प्राप्त होता है, तब गुरु कृपा कर उस चेतन मन्त्र का दान प्रदान करते हैं, अथवा दृष्टि या संकल्प या स्पर्श से साधक की अन्तर्शक्त को अन्तर्मुखी जाग्रत कर देते हैं,

Digitized by Agamnigam Foundation Chandigarh तव तो साघक को स्वतः सिद्ध साघन प्राप्त हो जाता है। सबसे वडी दया, सबसे वडा लाम एवं सबसे वडा चमत्कार यही तो है।

गुरु पतित पावनी गंगा के समान पवित्र होता है, जो भी गुरु-शक्ति हमी गंगा में स्नान करता है, उसके पाप गंगा जी में घुल जाते हैं। यहाँ पर गुरु कृपासे जाग्रत अन्तरशक्ति को गंगा जी की उपमा दी गई है। तथा साधन करने को, उस गंगा में स्नान करना कहा गया है जितना जितना साधक अधिक से अधिक साधन हमी स्नान करता जाता है, उतना ही साधक के चित्त में संचित संस्कार शीघ्रता से सीण होते लगते हैं, अर्थात् पाप राशि घुलने लगती है। इसीलिये यहाँ पर गुरु शक्ति को गंगा जी से उपमित किया गया है।

वाह्य दृश्यमान जगत् का आघारभूत तत्व गुरु ही रहता है, अर्थात् परमात्मा की चैतन्य शक्ति जो कि सर्वंत्र विद्यमान है तथा उसी शक्ति में स्पन्दन होने के कारण नाना—रूप तथा नाना नाम घारण करती है, वही शक्ति ब्रह्मांड के रूप में विकसित होती है, तथा वही शक्ति गुरु शरीर में कार्य कर गुरु नाम घारण करती है, अतः यहाँ उसी शक्ति को ब्रह्माण्ड रूप मी कहा गया है। इसके अतिरिक्त जो कुछ मी दिखाई देता है, अनुभव होता है, मन में जिसका संकल्प उठता है, तथा बृद्धि जिस वारे में विचार करती है वह सब माया जाल है।

सद्गुरु ज्ञान प्रकाश है, अन्तर ज्योति जगाय । पूर्व कर्म संचय विना, सद्गुरु मिछते नाय ॥

सद्गुरु जो कि ज्ञानप्रकाश है, और वे अपने साधक की अन्तर ज्योति, अन्तर शक्ति को जाग्रत करते हैं। ऐसे सद्गुरु, पूर्व सद्कर्मों के संचय किये विना प्राप्त नहीं होते। जगत् में असत्या केविस्त्र व्यक्त विकार विकार के तिया के सिरा जगत्, चल, अचल, मिथ्या, परिवर्तनीय है। जिस गुरु शरीर में सत् स्वरूप परमात्मा की चैतन्य शक्ति जाग्रत होकर शिष्यों के कल्याणार्थ कियाशील हो जाती, उसे सद्गुरु कहा जाता है। जब ऐसे गुरु के चित्त में अपने शिष्य के प्रति कल्याण माव उदय होता है, तब गुरु की चित्त शक्ति आगे प्रसारित होकर शिष्य की चित्त शक्ति के तादात्म्य में आती है, तथा शिष्य की शिष्य की मी अन्तर्मुखी जाग्रत कर देती है, तब सद्गुरु रूप परमात्म तत्व शिव-तत्व अथवा गुरु तत्व जो गुरु की ही मौति शिष्य के चित्त में मल विक्षेप आवरण को हटाकर सत्स्वरूप परमात्मा का ज्ञान प्रकाशित करता है।

जब शिष्य में चैतन्य शक्ति जाग्रत होती है तो चित्त में विद्यमान संस्कारों, वासनाओं एवं विकारों के आवरणों को मस्म करती, चित्त में ही विद्यमान आत्म-ज्योति को प्रकाशित करती है। जब तक अन्तर में आत्मज्योति प्रकाशित नहीं हो जाती तब तक जीव वाहच ज्योतियों-अर्थात् सूर्य, चन्द्र, तारे, दीपक, आँख, कान में हु, स्पर्श, मन, बुद्धि इत्यादि वाहच ज्योतियों का अवलम्बन लेता है, जो कि वाहच जगत् मात्र का ज्ञान करवाने में ही समर्थ होते हैं, तब जीव आत्म-तत्व को मूलकर वहिजंगदामिमुखी स्थित रहता है, किन्तु गुरु के कृपा प्रसाद से ये सब वाहच ज्योतियों से उदासीन एवं विरत होता जाता है, तथा जैसे-जैसे चित्त के विकार एवं वासनायों जाकर चित्त शुद्ध होता जाता है, वैसे-वैसे अन्तर में आत्म-ज्योति प्रज्वलित होती जाती है।

चली सिम्मते गैव से इक हवा, कि चमन गरूर का जल गया। वले शमाए खाना जला के सव, गुले सुरखसां-सी हरी रही।' Digitized by Agamaicam Fountile कि िक्स शिवाकि जिसमें अर्थात् अदृश्य में से एक एक एक िक्स कि विकास कि जाया। अपना का लगाया सारा बगीचा जलकर राख हो गया। घर के दीपक से घर को ही आग लगकर सारा घर मस्म हो गया और शेष केवल आत्म-ज्योति प्रज्वलित रह गई। अपने अन्तर में शक्ति की जाप्रति व अदृश्य वायु का झोंका है, जो चित्त में फैले हुये अमिमान, काम, क्रोघ, लोम इत्यादि के बगीचे को जलाकर भस्म कर देता है। चित्त—शक्ति, चित्त के विकारों को ही जला डालती है और शेष आत्म-ज्योति प्रज्वलित रह जाती है।

ऐसे गुरु तमी मिलते हैं जब साधक की योग्यता उसके अनुकूल विकसित हो जाती है। ये योग्यता चित्त में शुभ संस्कारों के संचित होने पर निर्मित होती है। जब तक साधक जगत् की वासना और अविवेक रूपी संस्कारों को संचय करता रहता है, तब तक चित्त में जगत् की वासना बलवती होती रहती है, एवं वृति बहिर्जगदामिमुखी बनी रहती हैं। किन्तु गैसे-जैसे जीव कर्त्तं व्य कर्म का अनुष्ठान करते हुये, चित्त में परमात्मा रूपी अन्तर ज्योति के प्रति प्रेम तथा शब्दा के संस्कार संचित करता है, वैसे-वैसे उसके चित्त में भगवत् प्राप्ति की और वृत्ति उत्पन्न होने लगती है, तथा गुरु प्राप्त करने हेतु प्रयत्नशील होता है, तथा गुरु रूप में उसके समक्ष प्रकट हो जाते हैं।

मूल तत्व वे एक हैं, शाखा भेद अनेक। सद्गुरु आशीर्वाद से, मिट जावे सब मेक॥ अर्थात् Diditized by Agampigam Foundation, Chandigarh अर्थात् मुलिन तत्व विद्यान एक ही है, किन्तु उसका दिग्दरांन करने के लिये सिद्धान्त, साबन, सम्प्रदाय और शाखाएँ विकसित हो गई हैं। गुरु आशीर्वाद से मेद – बुद्धि मिट जाती है, तथा समी सिद्धान्तों और सावनों में एकत्व स्थापित हो जाता है।

सम्पूर्ण संसार का फैलाव परमात्म तत्व से ही होता है, जिसमें नाना प्रकार के नाम-रूप घारण कर विनिन्न वस्तुयें, पदार्थ, प्राणी, परिस्थितियाँ दृश्य इत्यादि वनते जाते हैं। कई प्रकार के सिद्धान्त दृष्टि-कोण, साधन एवं नियम विकसित हो जाते हैं। भाँति-भाँति के सम्प्रदाय एवं शाखार्ये निर्मित हो जाती हैं, किन्तु सबके मूल में एक परमात्म-तत्व ही होता है, जिसे विस्मृत कर मनुष्य शाखा-प्रशाखाओं में उलक्ष जाता है, सिद्धान्तों के वाद-विवादों में पड जाता है, और अपना एक अलग ही दृष्टि-कोण विकसित कर देता है, जिसमें तुलानात्मक माव अधिक होता है, किन्तु जब सद्गुरु की कृपा है, अर्थात् ईश्वरीय शक्ति अन्तर्मुख जाग्रत होकर कियाशील होती है तो जगत् में विभिन्नता के कारण अन्तः संस्कार क्षीण होने लगते हैं, जैसे-जैसे साधक की आध्यात्मिक उन्नित होती जाती है, वैसे-वैसे उसमें तुलनात्मक मावना के स्थान पर समन्वयात्मक दृष्टि-कोण विकास पाने लगता है। तव साघक ये अनुभव करता है कि विभिन्त प्रकार के अलग-अलग मार्ग हैं। जगत की विभिन्न वस्तुर्ये, पदार्थ एवं प्राणी एक ही चेतन शक्ति के स्पन्दन के फलस्वरूप ही अस्तित्व में आते हैं। तब मनुष्य को सभी दृश्यों, प्रपंचों, सिद्धान्तों, मार्गों एवं शाखाओं में एक ही ईश्वर-तत्व दृष्टिगोचर होता है। ये सव गुरु कृपा के फलस्वरूप ही सम्मव हो पाता है।

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh सावक सावन करि थका, मुद्रा घ्यान लगाय। गुरु का ही आशिष हैं, मन थिर होता जाय ; ॥ अर्थात् साधक विभिन्न तरीके से ध्यान-साधन करते करते थक जाता है, तथा कई प्रकार वैसे मुद्रायें, ध्यक्न, आसन आदि मी करते रहने पर मी चित्त शांत स्थिर नहीं हो पाता, लेकिन गुरु की आंशीष मिलते ही चित्त स्थिर होने लग जाता है।

साघक जब साघना आरम्भ करता है तो उसे अपनी साघना पर अभिमान होता है। जप-तप, पूजा-पाठ, श्रवण-मनन, पठन-पाठन, आसन मुद्रायें, प्राणायाम इत्यादि विभिन्न प्रकार के साघनों का अनुष्ठान करता है, किन्तु उसे किसी भी प्रकार की उपलब्धि नहीं हो पाती, जितना भी मन के साथ अधिक करने का तथा मन को परास्त करने का प्रयत्न किया जाता है, उतना ही मन अधिक चंचल होकर उपद्रव करता है। मन पर विजय प्राप्त करना अपने पुरुषार्थ से अत्यंत कठिन है, क्योंकि जितना अधिक प्रयत्न किया जाता है, उतनाही प्रयत्न कर्तापन के संस्कार अधिक संचय होते हैं, जिससे चित्त अधिक चंचल हो उठता है, किन्तु जब गुरु कृपा प्राप्त होती है, तब ईश्वरीय शक्ति चित्त में जाग्रत होकर कियाशील हो जाती है, तव साधक अपने से मिन्न किया - शक्ति की कियाओं की अनुमृति करता है, तव साघक का प्रयत्न समाप्त हो जाता हैं, तथा चित्त शुद्ध करने का उत्तरदायित्व शक्ति पर चला जाता है, तब संस्कार संचय होने के स्थान पर क्षीण होना आरंभ हो जाते हैं, और चित्त की चंचलता के कारण संस्कारों के क्षीण होने पर चित्त में स्वाभाविक एकाग्रता की स्थिति उत्पन्न होती जाती है।

# Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

### - ले. स्वामी श्री शिवोम् तीर्थजी

सिरीरागु महला ४

(पहलै पहरै रैण के वणजारिया मित्रा हरि पाइआ उदर मंझारि। हरि घिआवै हरि उचरै वणजारिआ मित्रा हरि हरि नामु समारि। हरि हरि नामु जपे आराघे विचि अगनी हरि जपि जीविआ। वाहरी जनमु मइआ मुखि लागा सरसे पिता मात शीविआ। जिसकी वसतु तिसु चेतहु प्राणी करि हिरदै गुरुमुखि बीचारि। कहु नानक प्राणी पहले पहरे हरि जपीए किरपा घारि॥१॥)

हे वंजारा मित्र ! जीवन की आयु रूपी रात्री के पहले प्रहर में जीव को, परमात्मा, माता के गर्म में प्रतिष्ठित करता है गर्म में जीव परमात्मा का घ्यान, नाम—उच्चारण एवं स्मरण करता है। वह बार बार हरिनाम की स्तुति एवं आराघना करता गर्म की अग्नि में वह परमात्मा के नाम स्मरण एवं घ्यान के कारण ही जीवित रहता है। जन्म होने पर जीव माता पिता का प्रिय पात्र हो जाता है। माता पिता संतान का मुख देख कर, उस की कियाएं देख प्रसन्न मग्न हो जाते हैं। किन्तु हे प्राणी, गुरु के उपदेश के अनुसार तू अपने अन्तःकरण में विचार कर के तो देख। यह बाल जिसने दिया है, वालक स्थान पर तू वालक देने वाले का घ्यान कर। गुरु जी कहते हैं कि जीवन के पहले प्रहर में कृपा सागर भगवान के पवित्र नाम का स्मरण करना चाहिए।

मांव यह है कि जीवन का प्रथम माता के गर्म में स्थित होने पर आरंभ होता है। गर्म की पीडा से दुःसी होकर जीव पर Digitized by Agamnigam Foundation Chandrath अगिन मात्मा का घ्यान एवं नाम स्मरण करती हैं ि विनित रहता तथा में परमात्मा की कृपा के फलस्वरूप ही जीवित रहता तथा जन्म ग्रहण करता है। किन्तु उसके उपरान्त माता पिता का उस वालक के प्रति मोह जागृत हो जाता है। माता पिता बालक को तरह तरह से खेलाते, खिलाते तथा रिज्ञाते हैं। किन्तु माता पिता को मोह के वशीमूत होने के स्थान पर यह विचार करना चाहियें कि जिस परमात्मा की कृपा से वालक प्राप्त हुआ है उसका गुणगान करना चाहिए। गुरूजी कहते हैं कि यदि वालक भी वृद्धि के थोड़ा विकसित होने पर इस रहस्य को समझले तो माता—पिता के प्रति आसक्त होने के स्थान पर, तथा उन्हें अपना न मानकर मगवान का घ्यान करेतो इसीमें उसका कल्याण है। माव यह कि पूर्व ऋणानुबंध के कारण ही मगवान माता पिता तथा वालक का संवंध स्थापित करते हैं। एक दूसरे के प्रति आसक्त हुए विना यदि दोनों पक्ष दत्त चित्त हो कर सद्कर्म करते हुए मगवान के मजन में तल्लीन हो जाय तो दोनों को मोक्ष प्राप्त हो जाए।

[ दूजै पहरै रैणि कै वणजारिआ मित्रा मनु लगा दूजै माइ।
मेरा मेरा करि पालिऐ वणजारिआ मित्रा लें मातिपता गलि लाइ।
लावै मात पिता सदांगल सेती मिन जाणै खिट खवाए।
जो देवै तिसै न जाणै मूडां दिते नो लपटाए।
कोई गुरमुखि होवै सु करै बीचाऊ हिरि घिआवै मिन लिव लाइ।
कहु नानक दूजै पहरे प्राणी तिसु कालु न कवहूं खाइ।।२॥

हे बनजारे मित्र जीवन की अवस्थारूपी रात्रि के द्वितीय चरण में जीव का चित्त दूसरे भाव अर्थात् अपने से अन्य इस जगत् के प्रति आकर्षित होकर तल्लीन हो जाता है। माता-पिता बडे लाड प्यार से उसे गले से लगा लेते हैं। माता-पिता भी स्वार्थ के वसी खूंस ही अर ही का बार अपने कि की विश्वास करते हैं कि वह वडा हो कर, कमा कर उन्हें विलाएगा और उनकी सेवा करेगा। मनुष्य मी कितना अज्ञानी है कि वालक प्रवान करने वाले उस परमात्मा को जानने पहचानने का तो कोई प्रयत्न नहीं करता वरन् उसकी दी हुई मिख्या, अनित्य और नश्चर वस्तुओं से लिपटता फिरता है। यदि किसी को सौमान्यवद्या पूर्ण और सच्चा सद्गुरु प्राप्त हो जाए तथा वह उसकी विवेक की जागृति करे तो वह मन लगाकर, एकाप्रचित हो कर परमात्मा का ष्यान एवं नाम—स्मरण कर सकता है। गुरुजी कहते हैं कि ऐसे विवेक युक्त प्राणी को काल यातनाएँ नहीं दे सकता।

माव यह है कि दूसरे चरण में प्राणी परमात्मा का घ्यान छोडकर द्वैत माव में उलझ जाता है। यह जगत् उसे दिखाई देता है। और जगत् के विषयों के प्रति उसका राग, द्वेष हो जाता है। तथा उन विषयों को प्राप्त करने अथवा उन्हें अपने मार्ग से हटाने में लीन होकर मुख दुःख के संस्कारसंचय करता है। दूसरी ओर उसके माता पिता भी उससे आसक्त होकर उसका पालन पोषण एवं लाड प्यार करते हैं। वे यह नहीं समझते कि एक न एक दिन हमें इस वालक से वियुक्त होना ही है। जगत् के अन्य विषयों की मांति ही बालक का तथा अपना, दोनों के शरीर नश्वर एवं मिथ्या ही है। जिस प्रमु ने यह शरीर और यह बालक प्रदान किए हैं उसको तो वे मूल जाते हैं और मिथ्या तथा नश्वर वस्तुओं से लिपटकर लाड-प्यार करते हैं। और इस तरह आसक्ति युक्त होकर, सुबी दु:बी होकर संस्कार संचय करते हैं। गुरुजी कहते हैं कि यदि सौमाग्यवश प्राणी को सद्गुरु प्राप्त हो जाए और उसके चित्त में नित्यानित्य विवेक, अनित्य के प्रति वैराग्य और नित्य के प्रति अनुराग जागृत कर दे तो मनुष्य

आसक्ति तिकां करी स्वाधिमान का भार्य छोडकार, सहक्राती का आचरण एवं मगवान का नाम - स्मरण कर सकता है। जिस मनुष्य के अन्दर ऐसा विवेक जागृत हो गया है तथा विवेकानुसार आचरण एवं प्रमु का व्यान करता है कालान्तर में उसका चित्त शुद्ध होकर जन्म मरण के चक्रसे रहित हो जाता है। एवं काल-प्रता-रणा से बच नाता है।

तिजि पहरै रैणि कै वणजारिआ मित्रा मनु लगा आलि जंजालि । धनचितवे धन संचवे वणजारिआ मित्रा हरिनामा हरि न समालि। हरिनामा हरि हरि कदेन संमाल जि होने अंति सखाई। इहु घनु संपे माइआ झूठी अंति छोडि चलिआ पछुताई। जिस नो किरपा करे गुरु मेले सो हरि हरि नामु संमालि। कह नानक तीजै पहरै प्राणी से जाइ मिले हरि नालि।। ३।।

हे बनजारा रूपी जीव-मित्र, जीवन के तीसरे चरण में जीव का चित्त अपने कर्मों के प्रति आसक्त हो जाता हैं। युवावस्था आने पर वह घन संचय करने, भोगने तथा उसका रक्षण करने में सोचता एवं तदनुसार आचरण करता है। तथा भगवान के घ्यान एवं नाम-स्मरण के प्रति उदासीन रहता है। परमात्मा के आनंद-दायी स्त्ररूप का व्यान, स्मरण नहीं करता जो कि इस जीवन का अंत होने पर उसका सहायक होता है। यह वैभव, सुख-सुविघा, वन संपत्ति आदि मिथ्या ग्रम के कारण वंघन है। जिसे मृत्यु प्राप्त होने पर सब कुछ त्याग कर खाली हाथ इस संसार से विदा होना पडेगा। जिस पर मगवान की दया प्राप्त होती है उसे सद्गुरु प्राप्त होते हैं और परिणामतः वह प्रभु के व्यान एवं नाम-स्मरण में लीन हो जाता है। गुरुजी कहते हैं कि जो जीव नामस्मरण एवं भगवान का घ्यान करता है वह परभारमा में विलीन हो जाता है।

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh माव यह है कि तीसरा चरण यहाँ पर यौवन और प्रीढ अवस्था को कहा गया है। इस अवस्था में जीव परमात्ना का घ्यान मूलकर घन संपत्ति जुटाने में एवं यौवन का मोग भोगने में व्यस्त हो जाता है। गुरुजी कहते हैं कि यदि इस अवस्था में मी यदि मनुष्य को सौभाग्य वश सद्गुरु प्राप्त हो जाए और गुरु के उपदेशानुसार आचरण करे तो वह परमात्मा में लीन हो सकता हैं। अर्थात् परमात्मा और जीव का अमेद स्थापित हो सकता हैं।

चिउये पहरे रेणि के वणजारिआ मित्रा हरि चलण वेला आदी। करि सेवह पूरा सतिगुरु वणजारिआ मित्रा सथ चली रैणि विहादी। हरि सेवहु खिनु खिनु ढिल मूलि न करिहु जितु असिधक जुगुजुगु होवहु। हरि सेती सद माणह रलीक्षा जनम मरण दुब खोवह । गुर सतिगुर सुआमी मेदु न जाणह जित मिलि हरि मगति स्वांदी। कह नानक प्राणी चरुयै पहरै सफलिओ रैणि मगता दी।॥४॥ शाइ॥ो

हे बनजारा मित्र! आयुरूपी रात्रि के चतुर्थ प्रहर अर्थात् बुढापे के कारण मगवानने तुझे प्रस्थान-बेला में ला दिया है -मृत्यु निकट है। संपूर्ण रात्रि योंही बीत गई अर्था तु आयु—गर तूने कमी पूर्ण सदगुर की सेवा नहीं की-न तो गुरु का उपदेश ग्रहण किया और नहीं नाम स्मरण द्वारा परमात्मा का कमी चितन किया अतः कम से कम अब तो सद्गुर की बात मान और प्रमु की सेवा कर अब कुछ क्षण तो तेरे जीवन के शेष हैं, (क्योंकि तेरी जीवन यात्रा का अंतिम चरण है और मगवान ने तेरे विदाई की बेला मृत्यु को मेजकर समीप ही ला दी है) अतः प्रति युग में तेरा जीवन काल अस्थिर न रहे अर्थात् बार बार जन्म और मृत्यु इस काल-वक से छूटने हेतु जरा भी विलंब न कर। मगवान के नाम-स्मरण और चिंतन में रत हो जा और इस प्रकार जरा मरण की वारवार आवृत्ति से मुक्त हो जा। ऐ प्राणी! भगवानके रंग में जव तू रंग जाएगा तो तू अपने सब दु:ख, उत्पीडन भूल जाएगा। गुरुनानक देव जी कहते हैं कि गुरु में और परमात्मा में मेद न रखते हुए इस अमेद दृष्टि के कारण ही मगवान की मक्ति तेरे लिए सुख-दायी होगी-क्योंकि सद्गुरु के अंदर ही ईश्वर की शक्ति समायी हुई है अतः हे प्राणी! तू अपने जीवन के चतुर्थं चरण अर्थात् वृद्धावस्था में ही सम्हल जा और संपूर्ण जीवन सफल करले।

WITH BEST COMPLIMENTS FROM

9

# Chemicals & Plastics Sales Corporation

0

2nd Floor, Hornby Building, 172/74, D. N. Road, Fort BOMBAY-400 001



### -स्वामी श्री शिक्षोम् तीर्थजी

पश्न :- महायोग विज्ञान में एक स्थान पर ऐसा लिखा है कि निकृष्टतम साघक १२ वर्ष में, निकृष्ट साघक ९ वर्ष में मध्यम साघक ६ वर्ष में एवं उत्तम साघक ३ वर्ष में मोक्ष प्राप्त कर लेता है। किन्तु हम ऐसा देखते हैं कि साघक ४०-४० वर्ष हो जाते हैं, वे साघना भी नित्यप्रति करते हैं, कियायें भी होती हैं, उन्हें आनंद मी आता है, किन्तु अभी तक वे साघक वहीं के वहीं हैं। तो महायोग विज्ञान के लिखे अनुसार परिस्थित कुछ दूसरी होनी चाहिये? कुपया इस बातपर प्रकाश डालने का प्रयत्न करें।

उत्तर :— उत्तम, मध्यम, निकृष्ट एवं निकृष्टतम ये जो चार साधकों की श्रेणियां कही गई हैं, वास्तव में सामान्य साधक इन श्रेणियों में से किसी श्रेणी में नहीं आता। अत्यन्त वैराग्यवान साधक विनम्न एवं अभिमान रहित अपनी साधना में तत्पर रहने वाला एवं भगवान के लिये कमें करनेवाला साधक; उत्तम साधक गिना जाता है। इन सब बातों में वैराग्यकी मात्रा किसी में कम होती है, किसी में साधना के प्रतिउत्साह में कमी होती हैं किसी में कोष, लोम, मोह होता है, वे मोही कोबी होते हैं, कोई सायक मगवान क्या क्या क्या क्या क्या कार्य करता है। इसके आघार पर सायकों की उपरोक्त चार श्रेणियाँ वनाई गई हैं। जो सर्वोत्तम, सर्वगुण सम्पन्न सायक होता है उसे उत्तम सायक कहा जाता है। जिस सायक पर शक्ति तत्काल कार्य करती है, उस सायक की स्थित एकदम ऊपर उठना आरम्भ कर देती है। वह सायक भी मन, वाणी व कर्म से उस जाग्रत शक्ति के प्रति सम्पित हो जाता है। उसकी कियाओं में किसी मी प्रकार का मानसिक अथवा शारीरिक हस्तक्षेप नहीं करता ऐसा सायक उत्तम कोटि का सायक होता है।

जो सावक जगत में सुखदुख को समान मानकर जगत में विचरण करता है, मान-अपमान अथवा अनकूलता-प्रतिकूलता से अपने को प्रमावित नहीं करता एवं समर्पण माव से युक्त होकर अपनी साधना में लीन होता है, वह सावक उत्तम कोटी का सावक माना जाता है। जिस सावक का प्रत्येक कर्म मगवती की क्रांडा स्वरूप प्रतीत होता है, जिस प्रकार अपने अन्तर में सावक कर्तृंत्वाभिमान का भाव लुक्त कर द्रष्टा माव में अवस्थित हो जाता है। इसी प्रकार इस जगत में सर्व कर्म मगवती महामाया शक्ति के द्वारा ही सम्पादित होते हुए अनुमव करता है, और द्रष्टामाव से देखता है, वह सावक उत्तम कोटी का सावक है।

इस प्रकार का उत्तम साघकं यदि शक्तिपात की दीक्षा ग्रहण करता है, उसकी शक्ति तीन्न गित से चित्त के आघार पर कार्य गृरू कर देती है। ऐसा साघक ३ वर्ष में मोक्ष पा जाता है। अय इसमें उत्तम साघक से नीचे उत्तरिये, जैसा कि हम ऊपर कह आए हैं। किसी में कोई कमी, किसी में कोई कमी, जिसके

आघा । प्रश्लासक्षामें को क्वार अणिकों में बांठा पेका है प्रथमिकी मोक्ष प्राप्ति का समय मी क्रमशः ३: ६: ९; :१२ ऐसा निश्चित किया गया है। अब हम अपने आसपास के साधकों पर द्रष्टिपात करते हैं, तो प्रायः साधक इन चारों श्रेणियों में नहीं आते जिसका विश्ले-षण निम्नलिखित तत्वों के आघार पय किया जाता है।

- (१) साघकों में प्रायः जगत के सुखों-दुखों का, लाम हानि, अनुकूलता- प्रतिकृलता से अपने चित्त को प्रमावित करते रहने की प्रवृत्ति होती है, जिस कारण उनका चित विक्षिप्त, विचलित, अप्रसन्न व प्रमावित होकर उन उपस्थित होने वाले सुख दु:खादि के संस्कार संचय करता चला जाता है। जितना हमारा चित्त जगत के सुखदुख आदि से प्रमावित होगा, उतने ही हमारे चित्त में संस्कार संचय अधिक होंगे। जब हमारे चित्त में संस्कार संचय का कम चल रहा है, तो हमारा चित्त कभी भी शुद्ध नहीं हो सकता। इसका अर्थ यह है कि साधकों के चित्त में वैराग्य की कमी होती है।
- (२) प्रायः साघक कर्म के प्रति आसक्ति का त्याग नहीं करता, वह अपने कर्म का फल मन के अनुकूल प्राप्त करने की जिज्ञासा करते हैं। अनुकूल फल मिलने पर राग, प्रतिकूल फल मिलने पर द्वेष के संस्कार साधक के चित में संचित हो जाते हैं। इस प्रकार जब तक साधक के चित में कमों के संस्कार संचय होते रहते हैं, तब तक चित शुद्ध नहीं हो सकता। प्रायः साघक जगत में अनुकुल परिस्थितियों में जब उसकी साधना में किसी ओर से विक्षेप उत्पन्न होता है। तो उसका चित्त विक्षिप्त हो जाता है। अर्थात जगत् में अनुकूलता प्रतिकूलता का माय बना रहता है। जगत के प्राय: सभी मनुष्य अनुकूलता में रहना चाहते

हैं। इस मुन्द्र मुन्द्र तिक्र संस्कार संचय होता बन्द नहीं होते, तब तक साघक का चित्त कभी भी शुद्ध नहीं हो सकता।

(३) प्राय: सावक सावना करते करते किया शक्ति की सावनः से च्यत होकर अम्यास के साघन के स्तर पर नीचे उतर आते हैं। समर्पण के साधन में अपनी और से कुछ करना नहीं रहता। जिस भी प्रकार शनित साधक के चित व शरीर के आघार पर किया करवाती चली जाती है, वैसे ही शक्ति को किया करने का अवसर प्रदान करना साधक का कर्तव्य होता है। किन्तु प्रायः साधक यथाशीष्य अपने चित की एकाग्रता सम्पा-दित होते देखना चाहता है। यह इस प्रकार का मन से संकल्प करने लगता है कि अमुक किया मुझे नहीं हुई, अमुक किया मुझे अधिक समय के लिये हो। जब साधक की किया साधक के मान-सिक संकल्प के अर्धान हो जाती है तब वह किया; किया न रहकर कर्म का स्वरूप घारण कर लेती है। वह सब साघना का फल जल्दी प्राप्त करने के लिये करता है। हम यह कईवार कह आए हैं कि साधना और साधन में अन्तर है। कर्म और किया में अन्तर है। साधना में कर्तृत्वाभिमान बना रहता है, जब कि साधन स्वयंसिद्ध होता है। इसी प्रकार कमें में कर्तृत्वा-मिमान होता है। किन्तु क्रिया स्वतः शक्ति के द्वारा घटित होती है जिसे साघक द्रष्टा भाव से देखता रहता है। इसके विपरित जब क्रिया मानसिक संकल्प के अघीन हो जाती है तो कर्तापन का भाव उदय हो जाता है। चूंकि क्रिया मन से स्वतंत्र होती है, मन के अघीन नहीं होती। कर्म मनके अघीन होता है। किया का संस्कार संचय नहीं होता जबकि कर्म का संस्कार संचय होता है। इसिलये ऋिया शक्ति की ऋियाओं को

कमें नहीं कहा जा सकता। जगत में मनुष्य जो कुछ मी करता है, आसिन्तयुक्त, मोहयुक्त, कर्तृत्वामिमान युक्त करता है, उनके संस्कार संचय होते हैं। जब हम कियाओं में अगना मानसिक हस्त-क्षेप शुरू कर देते हैं, होने को तो वह किया कमें के स्तर पर उत्तर आती है, तथा उसका संस्कार क्षीण के बदले, संचय होने लगता है। साधक आध्यात्मिक द्रिष्ट से उच्च अवस्था के स्थान पर निम्नतम अवस्था की ओर चला जाता है।

(४) साधना की उन्नति में निरंतरता भी एक वडा कारण है। सावना वही है, जो निरंतर होती रहे। कभी साधन किया, कमी नहीं किया, ऐसा साघक साघक की कोटी में गिनने योग्य कदापि नहीं होता। इसके अतिरिक्त और कई छोटी छोटी बातें ऐसी हैं जिनकी ओर यदि हम घ्यान दें तो, इस परि-णाम पर पहुंचते हैं कि प्रायः साघक साघक, की कोटी में आता ही नहीं। केवल दीक्षा लेने से कोई सावक नहीं हो जाता। दीक्षा के पश्चात, गुरु के प्रति कितना समर्पण है, अपना जीवन कितना सात्विक है, प्रमु के प्रति सामर्पण कहां तक है, विषयों के प्रति अनासिक्त का माव कितना है, चित्त में भय की मात्रा कितनी है, बुद्धि में विवेक की स्थिति क्या है, तथा साधना के प्रति साधक के मन में कितना उत्साह एवं धैर्य है। यदि हम इन बातों के आघार पर किसी सावक विशेष की स्थिति का अनुमान लगाने लगें तो, तो हम ऐसा पाएंगे कि प्रायः साधक साधक की कोटी में आता ही नहीं। यदि दीक्षा के उपरांत मी साघक का मन जगत के विषयों में पूर्ववत् रमा रहे, काम-कोब लोम आदि विकार चित में पूर्ववत् बने रहें, अपने चित्त को इन दुर्गुणों एवं दोषों से साधक के चित में किसीं प्रकार की

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh बणा का मान पैदा न हो, तो ने साघक, साधक की कोटि में आने योग्य नहीं। इन बातों पर जब हम विचार है तो प्रायः साधक जगत के अन्दर ही विचरण करनेवाले कमी के प्रति आसक्त, विवेक से हीन, कत त्वाभिमान से युक्त, साधना के प्रति उदासीन इत्यादि वत्तिवाले देखे जाते है। अतः ऐसे साधकों की अपेक्षित उन्नित मी नहीं होती। जिस साधक में गम्मीरता ईमानदारी, सच्ची लगन, समर्पण, साघना के प्रति उत्साह, विषयों के प्रति अनासक्ति अनाकर्षण एवं कर्मों के प्रति निष्कामता का मान नहीं होता, वे साधक, साधक की कोटि में कदापि नहीं आ सकते। जो साधक की कोटि में आते है, उत्तम ३ वर्ष में, मध्यम ६ वर्ष में, निकृष्ट ९ वर्ष में एवं निकृष्टतम् १२ वर्ष में मोक्षाप्त कर लेते है। किन्तु सारांश यह है कि प्रायः साधक तो अपने आप को निकृष्टतम साघक भी नहीं कह सकते।

इस पत्रिकाके सदस्य वनकर, बनाकर आप गुरु महाराजकी सेवा करते हैं।

इसमें विज्ञापन देकर और दूसरों से विज्ञापन लाकर आप सेवा कर सकते है।

समयाविधमें इस पत्रिकाका शुल्क मेजना, अपनी परंपरा की एक प्रकारकी सेवा और साघना ही है।

## Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

हरि : ॐ

| देवास | १४।५।८३    |
|-------|------------|
|       | 1 - 5 1104 |

श्री.....

### शुम आशीर्वाद,

आपका पत्र प्राप्त हुआ, जानकारी ज्ञात हुई। आपने लिखा है कि आप गायत्री मंत्र की किसी समस्या के कारण किसी तथाकथित गायत्री विशेषज्ञ के सम्पर्क में आये, जिसने आपको वादमें परेशान किया वह घृणित पश्चाचारी तांत्रिक था। आपके लिये उसने समस्यायें खडी कीं, फिर पूना के श्री. गुलवणी महाराज द्वारा प्रवत्त मंत्र जप से आपको दत्तात्रय, श्री. दुर्गामाता एवं श्री. गुलवणी महाराज हत्यादि के दर्शन होते रहे और आपकी समस्यायें हल हो गई। यही पूछना चाहते हैं कि श्री. गुलवणी महाराज एवं दुर्गीमाता ये दो शक्ति हमारी सहायता करती है क्या?

इसके उत्तर में आपको हम यह तथ्य समझाना चाहते हैं कि सारे जगत में व्यापक एवं विद्यमान चैतन्यशक्ति एक ही है जिसमें स्पन्दन अथवा आन्दोलन होने के कारण वह एक ही शक्ति नानारूप घारण कर विभिन्न नामग्रहण करती है। वही शक्ति जगत के विभिन्न कार्य भी करती है। उसी शक्ति से युक्त होकर जीव की इन्द्रियां कार्यशील होती हैं। हाथों से युक्त होकर वही शक्ति पकड़ती छोड़ती, पावों से युक्त होने पर चलती, कानों से युक्त होने पर सुनती, मुख से युक्त होने पर खाती अथवा बोलती एवं नेत्रों से युक्त होने पर देखती है। वह एक ही शक्ति मन से युक्त होने पर संकल्प-विकल्प करती एवं बुद्धि से युक्त होने पर विचार करती है। अर्थात् जगत् में कोई भी कार्य शक्ति से युक्त होने पर विचार करती है। अर्थात् जगत् में कोई भी कार्य शक्ति से युक्त हुये विना सम्भव नहीं। हाथ, पांव, नाक, कान, आंख इत्यादि वाह्य इंद्रियां तथा मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार, संस्कार वासनायें एवं बुद्धि आदि आन्तरिक कियायें, उस शक्ति से युक्त होने पर ही कार्यशील होती है। अन्यथा ये स्थूल इन्द्रियाँ तो मृतक में भी होती है किन्तु वे कुछ कर नहीं पातीं।

जिस प्रकार विजली से हम प्रकाश ग्रहण करते हैं, पंखे के भाष्यम से वायु लेते हैं एवं मोटर के द्वारा पानी ऊपर चढाते हैं। उसी प्रकार उसी विजली से किसी मनुष्य विशेष को झटके देकर मार भी सकती है। विजली एक ही है। उसकी किया शुम अथवा अशुम होती है वही एकही शक्ति जगदामिमुखी जगत के प्रति आसक्त एवं आर्काषत करती हुई, हमारे चित्त के ऊपर अविद्याका आवरण डालती हुई हमें संसार वन्यन में वांघती है, तथा वही एक शक्ति प्रति प्रसव कम से, आत्मामिमुखी जाग्रत होकर कार्य करती हुई चित्त के संस्कारों को क्षीण करती है। एवं साधक को वन्यन मुक्त करती है। शक्ति एक ही है। उसकी कियायें विभिन्न प्रकार की रहती हैं। संसार में वांघने का कार्य करने पर, वही शक्ति पाशविक शक्ति कहलाती, व वन्यन मुक्त करने पर वही शक्ति देवात्मशक्ति, ईश्वरीय शक्ति, गुख्तत्व आदि नामों से जानी जाती है।

फिर वही एक शक्ति साधना में उदय होने पर जब चित्त के अन्दर संचित संस्कारों के आधार पर कार्य करती हैं तो जैसा संस्कार उमर कर सामने आता है। [उसी के अनुरूप किया करती है। एकांग्रता के संस्कार होने पर चित्त एकांग्र हो जाता है।

संगीत के लिंक्सिट ल्या होने पर साधक में कवित्वशिक्त जाग्रत हो जाती के संस्कार जदय होने पर साधक में कवित्वशिक्त जाग्रत हो जाती है। इत्यादि—इत्यादि! चित्त में रामकृष्ण, शंकर, काइस्ट, मोहम्मद इत्यादि के संस्कार जदय होने पर वही—वही हमारे चित्त में प्रत्यक्ष हो जाते हैं। ये सब खेल संस्कारों के आधार पर शक्तिहारा ही सम्पादित होते हैं। हम प्रसन्न होते हैं कि, हमें दत्तानय अथवा दुर्गामाता अथवा श्री गुलवणी महाराज के दर्शन हुये, हम इनके अलग अलग अनुमव करते हैं, किन्तु ये सब एक ही शक्ति की कियायें होकर कभी वह शक्ति या गुस्तत्व रामकृष्ण, नानक, काइस्ट, इत्यादि के रूप में हमें चित्त में दृष्टि—गोचर होता है, और कभी गुलवणी महाराज या अन्य कोई महात्मा के रूप में हमें दिखाई देती है। ये सब शक्ति की क्रियायें ही हैं।

आपके लिखे अनुसार वह पश्वाचारी तांत्रिक, पणुशक्ति से यूक्त अर्थात् शक्ति का अपने स्वार्थं के प्रति दृश्पयोग करता था। अतः जब शक्ति उसके चित्त के आधार पर कार्य करती थी तो पशु शक्ति हो जाती है। गुलवणी महाराज ने आपको जो मंत्र दिया वह उस पशु शक्ति के द्वारा समस्याओं का समाधान करने हेतु आपको दिया। आपके चित्त में गुलवणी महाराज के प्रति श्रद्धा एवं मावना थी। आपके चित्त में उनके संस्कार संचित थे। इसके अतिरिक्त आपके चित्त में जन्म जन्मांतर से संचित कई प्रकारके श्रुम अशुम संस्कार मी संचित थे। जब गुरु शक्तिसे आपके चित्त में कार्य आरम्म किया, तो कभी गुलवणी महाराज के रूप में तथा कभी दत्तात्रय तथा दुर्गामाता के रूप में, आपको दर्शन दिये जो कि आपके चित्त में इन सबके संस्कार पहिले सेही संचित एवं विद्यममान थे। अतः शक्ति की क्रियायों विभिन्न स्तरों पर विभिन्न रूपों में आपको अपनी क्रियाओं के रूप में दर्शन देती है। शक्ति एक ही है। दो नहीं हैं। ऐसा हमारा निश्चत मत है।

शुमचितक

शिवोम्तर्थि

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

With Best Compliments From

# M/s GAJRA GEARS (PVT) LTD.

Green Street, Fort Bombay-400 023.

Tel: 29 87 88

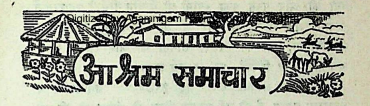
Telex OII—3856 Bombay Works: STATION ROAD.

Dewas : (M. P.)



**ASSOCIATES:** 

M/s G. G. AUTOMOTIVE GEARS
(PVT) LTD.
Dewas (M. P.)



इस वर्ष गुरुपूर्णिमा दिनांक १३.७.८४ शुक्रवार को थी। गुरुपूर्णिमा उत्सव दिनांक ७.७.८४ से १३.७.८४ तक मनाया गया। वडे उत्साहपूर्वक देवास, ऋषिकेश, राय-सेन, वावई, तथा मुरैना आश्रमों पर सानन्द तथा सोल्लास मनाया गया।

देवासको छोडकर शेष स्थानों पर चित्रपूजन, प्रवचन, कीर्तन, प्रसाद – वितरण इत्यादि विभिन्न कार्यक्रम संपन्न हुए; किन्तु इस उत्सव का मुख्य कार्यक्रम देवासमें विशेष रूप से संपन्न हुआ। मजन, कीर्तन, गुरुपूजन, प्रवचन, प्रसाद वितरण आदि कार्य-क्रम हुए। प्रातः एवं सायंकालीन समूह-साधना एवं दोनों समय सत्संग तथा रात को मजन-कीर्तन इत्यादि का कार्यक्रम मी हुआ।

गुरुपौणिमा के दिन तो सुबह साढे छ: बजे से ही पूजन आरंम हो गया था जो कि करीब साढे तीन वजे तक चलता रहा, मारत के विभिन्न प्रदेशों से जैसे कि पंजाब, हरियाणा, उत्तर प्रदेश, बिहार, अंदमान, आंघ्र गुजरात, महाराष्ट्र, मध्य प्रदेश और दक्षिण—अनेकानेक साधक गण इस उत्सव में सम्मिल्त थे। जब भी जाओ गुफामें साधकों के लिए बैठने की जगह नहीं।

संघ्याकाल फोटो का भी कार्यक्रम रहा जिसमें वच्चे वडी मस्ती-मौज में थे। प्रवचन में महाराज श्री नारायणतीर्यंजी ने मंगल प्रस्ता- बना की और परम पूज्य स्वामी श्री शिवोम् तीर्थंजी महाराज ने में Dicitized by Agamnicam Foundation Chardigarh संन्यासी और साधिन के बार में और साधिनाकी महत्व, सेवा और साधिना, सेवा का स्वरूप, साधिना की आवश्यकता, मनकी चंचलता आदि विषयों पर प्रकाश डाला।

इन सबके अलावा माह मई १९८४ में ब्रह्मचारी श्री परशुराम प्रकाश ने ली हुई संन्यास दीक्षा की रंगीन वी. डी. ओ. फिल्म मी दिखायी गई। वच्चे-बूढे समी देखने में तल्लीन! कैंसा समाँ या प्रकृतिका। ऊँचें ऊँचे पहाड, चारों ओर ऊँचे ऊँचे वृक्ष, हरि-याली ही हरियाली और सामनें गंगा का किनारा। बीच बीचमें वेद मंत्रों के उच्चार। माषण देते हुए गुरूजी कितने मावाविमोर अवस्था में थे जो अवर्णनीय है। दृश्य इतना सुहावना, सुंदर पितृत्र की देखाही करो। अंतिम माषण इतना अदमुत, रीचक एवं आध्यात्मिक दृष्टिसे उपयोगी था कि मैं तो सुघवुघ खोके ताकता ही रहा। दुर्भाग्य से कुछ मिनटों के लिए वीडीयो बंद हो गया। जब अमृतरस पी रहे थें-कि मानो किसीने वाघा डाल दी ऐसा घवका लगा। अहमदावादवाले माई श्री सुरेश आचार्यने वीडियो का सब इंतजाम किया था।

बाहर से बहुत वडी संख्यामें साधक सम्मिलित हुए थे फिर मी आश्रम और मोजन आदि की व्यवस्था वडी सुंदर रही।

कई लोगों को दीक्षा दी गई। पू. महाराज श्री वहें मजे और आनन्द में थे। इस समय साधक गण परस्पर आपसमें वहुत मिलते रहे। इंद्र महाराज की कृपा से मोजन वहें सुचार ढंग से संपन्न हुआ यानी वरसात की कोई कठिनाई नहीं थी।

### स्वामीजी महाराज का आगेका कार्यक्रम

गुरु महाराज शायद १७.७.८४ को मिलाई जाने को प्रस्थान करेंगे। वहाँ चतुर्मास करेंगे।

84 -

देवात्म शक्ति

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh মিকাই কা अद्रेस ≔

Shri C. L. Bhasin
Near Teen Darshan Mandir,
Camp. 1, BHILAI (M. P.)
P. C. 490023

चतुर्मास समान्तिपर महाराज श्री दिनांक १०.९.८४ को ऋषिकेश के लिए प्रस्थान करेंगे। दिनांक १६.९.८४ को पूज्य युक्त महाराज श्री विष्णुतीर्थजी महाराज की पुष्पतिथि है।

वैसे तो सभी आश्वमों पर पुण्यतिथि के विभिन्न कार्यक्रम आयोजित किये जायेंगे किन्तु मुख्य मंडारा तथा कार्यक्रम योग श्री पीठ, ऋषिकेशमें संपन्न किया जायेगा।

महाराज श्री ऋषिकेशसे दिल्ली, मोपाल, रायसेन और रायसेन से देवास पद्यारेंगे।

### नवीन पुस्तक आ गई है। शक्तिपात प्रथप्रदर्शिका

आंग - रा किया करन

अर्थात् कुण्डलिनी सिद्धमहायोग २० रूपये

: लेखक :

स्वामी श्री शिवोम्तीर्थजी

: मुद्रक :

देवेन्द्र विज्ञानी-विज्ञानमेस ऋषिकेश

### स्वामी विष्णुतीर्थ शिक्षा प्रतिष्ठान-वंबई

पुस्तक का जेकेट बडा सुंदर है- जिसपर ब्रम्हलीन गुरुदेव श्री स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराज का सुंदर फोटो है। अंदर के भाग में ब्रम्हलीन परमगुरु नारायण तीर्थदेवजी महाराज का परेंम करने लायक सुंदर फोटो है।

पुस्तक में १० विभाग हैं:-

१. प्रस्तावना, २. विषय प्रकाश, ३. महायोगप्रकाश ४ योगसिषान्त प्रकाश, ५. हठयोग प्रकाश, ६. मन्त्रयोग, ७. लययोग, ८' राजयोग, ९. विविध अनुभव—अकरण, १०. कंवल्य प्रकाश.

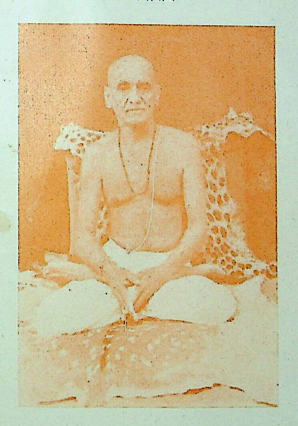
#### प्राप्तिस्थाम

- १ नारायणकुटी, संन्यास आश्रम देवास (एम. पी.)
- र. योग श्री पीठ मुनिकी रेती ऋषिकेश २४९२०१ (उ. प्र.)
- र्वं विज्ञान प्रेस ऋषिकेश जिला-देहराहन (उ. प्र.)
- ४. स्वामी शिवोम् तीर्यं आश्रम मुखर्जीनगर रायसेन (एम-पी.)
- ५. स्वामी विष्णुतीर्थ शिक्षा प्रतिष्ठान, २-ए, चर्चगेट मैन्शन ए - रोड, चर्चगेट, वंबई-४०००२०

**化记忆记忆记忆** 

A Rangh-Da

### —ः योगीराज :—



॥ ब्रह्मलीन श्री १०८ वामनराव गुळवणी जी महाराज ॥

## Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

१. देवातम शक्ति (हिंदी अन्वाद) श्री. प्रमुदयाल मिश्र

२. श्री. गुरुप्रंथसाहित- स्वामी श्री शिवोम् तीर्थजी

३. स्त्रामी शिवोम् तीथं जी से वातचीत श्री. चंद्रशेखर दुवे

४. पत्रावली स्वामी हंसानंद गिरी

५. आश्रम समाचार व्यवस्थापक योगश्रीपीठ ऋषिकेश

६. प्रवास कार्यक्रम मंत्री श्री नारायण कुटीन्यास सन्यास आश्रम-देवास (म. प्र.)

### 🕌 नियमावली 🚜

- १. ब्राहक सदस्यता जनवरी से ही पूरे वर्ष के लिए आरम्म होगी। बीचमें सदस्य वननेवालों को उस वर्ष के पिछले अंक उपलब्ध होंगे तो भेज दिये जायेंगे।
- लेखकों से निवेदन है कि रचनाएँ कागज की एक ही ओर पर्याप्त हाशिया छोडकर स्वच्छ अक्षरों में लिखकर भेजें।
- लेखक अपनी रचनाओं की प्रतिलिपि अपने पास रख लें।
   अस्वीकृत रचनाओं को वापस मेजनेका प्रवंध नहीं है।
- ४. लेखों के परिवर्तन, परिवर्धन, संशोधन, छापने अथवा न छापने का पूरा अधिकार मुद्रक-प्रकाशक तथा सम्पादक को है।
- पत्रव्यवहार करते समय अपना ग्राहक नंवर अवश्य लिखें ।
   और उत्तर पाने के लिये डाकव्यय भी अवश्य भेजें ।
- ६. पत्र-व्यवहार तथा शुल्क में जने का पता प्रथम पृष्ठ पर है।
- ७. अभी तक शुल्क नहीं मेजा हो तो, कृपया सत्वर मेजिये। Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida
- ८. पता बदल जाने पर शीघ्रतिशीघ पत्र लिखें।

#### सिद्ध महायोग सम्बन्धी प्रामाणिक त्रेमासिक पश्चिमा Digitized by Agamnigam Foundation, Chahdigam



#### यत्र शक्तिने पतित तत्र सिद्धिन जायते ।

वर्ष : ३ ] १५ अक्तूबर-नवम्बर-दिसम्बर १९८४ [ अंक: ४

### प्रेरणा के स्रोत :

शक्तिपात प्रवर्तक श्री स्वामी नारायण तीथंदेव जी। शक्तिपाताचार्य श्री स्वामी विष्णुतीयं जी महाराज।।

### उद्देश्य :

लोककस्याणार्थं सिद्धसाधन शक्तिपात सम्बन्धी गवेषण, अनुसन्धान एवं ज्ञातव्य-प्रकाशतादि द्वारा श्रेयपथप्रशस्ति ॥ वार्षिक शुल्क — दस रुपये—

आजीवन सदस्यता शुल्क आरतमः २५१ रुपये — विदेशमं : १०० डॉस्टर प्रकाशन मास : फरवरी, मई, अगस्त, नवम्बर

शुल्क भेजनेंका और पत्रव्यवहार का पता —

मनहरलाल एम. पंड्या

F/91 गीतमनेगर तीसरी मजली, लेकिमीन्य दिलक मार्गे,
बोरीवली (पहिचम) वंबई ४०००९२.

anna cumuration, Chandigarh

Shop-Tel. No. 291790

With Best Compliments From

### RANJITKUMAR & CO.

VIPUL FABRICS

Printed Polyester & Cotton Sarees.

233, 5th Lane, Mangaldas Market, BOMBAY-400 002.

Shop-Tel. No. 291790

With Best Compliments From

### ASHOKKUMAR & CO.

SHREE JAGADISH SILK MILLS FANCY CLOTH MERCHANTS.

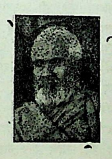
57, 5th Lane, Mangaldas Market, Bombay-400 002.

Branch: 0-11, BOMBAY MARKET, SURAT-3.



# देवात्म शक्ति

लेखकः— अह्मलीन श्री श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराज अध्याय १८ वाँ पुनरीक्षण व पूर्वीभास



किया जिल्ला by हैं देवील ग्रें विकास का महत्त्वपूर्ण है तथा इनका संतोषजनक हल आवश्यक है।

व्यापक संदर्भ में आत्म-ज्ञान का अर्थ जीवन में व्यक्तिशः अन्यतम विकास प्राप्त कर लेना है। एक दूसरे माव से इसका अर्थ-अण्ठतम ज्ञान प्राप्त कर लेना मी है। इन दोनों ही अर्थी में आत्मज्ञान से आशय व्यक्ति का सर्वोत्तम विकास है। यह विकास मनोवैज्ञानिक व आध्यात्मिक दोनों ही दृष्टियों से संपूर्ण है।

यहां यह च्यान रखना जरूरी है कि मनोविज्ञान अपने नाम से भिन्न बहुत कुछ है। कहा तो यह भी जा सकता है कि आज के युग जितना मनोविज्ञान इतिहास में कभी नीचे नहीं गिरा है। इसका आदि - उद्गम से सारा संबंध टूट गया है। मनोविज्ञान के इतने सिद्धांत व इतने शास्त्र होने के बाद मी क्षाज इसकी यह हालत है। मनोविज्ञान को नया विज्ञान कहा जाता है। कम से कम पश्चिमी विद्वान तो ऐसा ही कहते हैं। उनके अनुसार मनोविज्ञान २० वीं शताब्दि का विज्ञान है। यह पूरी तरह से असत्य है। संमवतः यह सबसे प्राचीन विज्ञान है। पश्चिम में ही सुकरात बहुत पुराना दार्शनिक व मनोवैज्ञा-निक था। अंग्रेजी में "साइकॉलॉजी'' शब्द ग्रीक माषा के " सुखे " शब्द से आया है, जिसका अर्थ "आत्मा" है। यूनान के इस महान दार्शनिक को आत्मा की अमरता को समझाने के कारण विषयान करना पड़ा था। स्वामाविक रूप से लोग इसके बाद मनोविज्ञान को उसके मूल रूप में प्रयोग में लाने से कतराते रहे।

. मारत में योग के प्रमाग - जैसे, हठ, मंत्र, लय, राज, कर्म, ह्यान और मक्ति आदि सभी मनोविज्ञान हैं, जो कि आर्य संस्कृति में पर्याप्त प्रचलित थे।

पश्चिमी मनोविज्ञान ने सुकरात की मृत्यु के साथ ही उसकी

आत्मा खो दी। चार्ल्स फॉन्स ने अपनी किताव में यह ठीक हो केंह्यंगंटहे कि Agantinराहरियामेनीविज्ञाने वार्यनारमे होता है। अपने विकास के चरण में मनोविज्ञान मन का अध्ययन बना। शरीर और मन के संबंधों की पहेली बड़ी जटिल है। "मन क्या है?" इस प्रश्न के उत्तर में कभी कभी हास्थास्पद तीर पर कह दिया जाता है "कोई अर्थ नही" और जब पूछा जाता है- पदार्थ क्या है?" तो उत्तर होता है-" कोई बात नहीं!" इस के बाद से मनोविज्ञान से मन बिछुड़ गया है। तीसरे चरण में डिकार्टेज (१५९६-१६५०) ने यह स्पष्ट किया कि मन ऐसा सार तत्व है जो चेतना से वनता है, तब से पश्चिम में मनोविज्ञान चेतना का पर्याय वन गया है। किंतु चेतना एक ऐसी आमिजाल्य मीनार वन गई, जहां साधारण-तथा किसी का प्रवेश संभव नहीं था। एक दृष्टा केवल व्यव-हार ही देख सकता है। इस प्रकार मनोविज्ञान द्वारा वस्तुगत अध्ययन का आरंभ हुआ। जैसा कि जे. ए. थाम्सन ने कहा है वैज्ञानिक निष्कर्षों का महत्त्व वैयक्तिक प्रमाव को निर्मूल करके ही प्रकट होता है। आज के पश्चिम का मनोविज्ञान यही है। संक्षेप में यह कहा जा सकता है कि पश्चिम में मनोविज्ञान ने पहले आत्मा को खोया फिर मन को खोया, उसके बाद चेतना खो दी। अब उसके पास अपनी ही किस्म का एक "व्यवहार" बचा है।

प्राचीन भारतीय मनोविज्ञान आत्मा का अध्ययन है। यह आत्मा की अमरता व जन्म-मृत्यु की श्रृंखंठा में विश्वास करता है। एक रूपक की शैली में कठोपनिषद् के अनुसार आत्मा रथी है, उसका शरीर रथ है, बुद्धि सारथी, मन लगाम व इंद्रियां घोड़े और पदार्थ मार्ग की वस्तुएं हैं। इस प्रकार जीवात्मा एक दृष्टा व मोक्ता है।

समी मनोवैज्ञानिक प्रदुतियों का उन्त आघार पर दो भागों में बांटा जाना उपयोगी है। पहली किस्म उस मनोविज्ञान की है जो मनुष्य को अपनी दृष्टि अथवा अनुमान के अनुरूप देखता व समझता है। आज का मनोविज्ञान ऐसा ही है। दूसरा मनोविज्ञान मनुष्य को उसके विकास की श्रेष्ठतम संमाव-नाओं के आचार पर देखता है। देवात्म-शक्ति इसी विद्या की पक्षवर है।

तब प्रश्न हमारे सामने यह है, -- "मनुष्य के विकास का क्या मतलब है? व इसके लिए क्या कुछ विशेष परिस्थितियां जरूरी हैं?"

डाविन व आज के वैज्ञानिक सिद्धान्तों के अनुसार विकासवाद का अर्थ है -- " विभिन्न जीवघारियों की तुलना में मानवीय जैविकी की श्रेष्ठता का प्रतिपादन। " विकासवाद का यह अर्थ हमें स्वीकार्य नहीं। हम मनुष्य के पिछले विकास को स्वीकार नहीं कर सकते तथा आगे के मशीनी विकास की संमावनाओं को भी नकारते हैं। अर्थात् विकास पैतृक अथवा प्राकृतिक आघार पर बिना किसी मानवीय चेतन, चेष्टा के संभव हो सकता है, हम नहीं मान सकते।

यह एक वास्तविकता है कि मनुष्य को हम जैसा मानते हैं वह अपने आप में पूर्ण नहीं है। प्रकृति उसे एक सीमा तक ही विकास में सहायता पहुंचाती है व उसके आगे उसे अपनी चेष्टा से ही बढ़ना होता है। वह इस चेष्टा में विकसित भी होता है व अषःपतित भी हो सकता है। अतः वर्तमान संदर्भ में विकास से हमारा मतलव उन आंतरिक गुणों, शक्तियों की समुन्नति से है, जिन के लिये व्यक्तिगत चेष्टा जरूरी है। हमारा अनुमन व ज्ञान यह बताता है कि यह निकास कुछ विशेष परिस्थितियों में ही संमव है। ये परिस्थितियां ऐसे लोगों

सानिष्य से उत्पन्न होती हैं, जिन्होंने स्वतः विकास कर लिया Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh है। अतः यह शुरू से ही जान लेना जरूरी है कि विना प्रयत्न और चेष्टा के तो विकास असंभव है तथा विना वाह्य मदद के भी इसे प्राप्त करना कठिन है। यह जान लेना भी जरूरी है कि आत्म विकास के मार्ग पर चलने वाला व्यक्ति पूरी तरह से परिवर्तित हो जाता है। उसके जीवन का व्यवहार वदल वदल जाता है। यहां हमें यह भी जान लेना जरूरी है कि इस भिन्न व्यवहार का अर्थ या मतलव क्या है? व कब इस प्रकार की विशिष्टता आदमी में आती है। यह जानना भी महत्त्वपूर्ण है कि सामूहिक विकास प्रायः असंभव है। कम से कम यह अपवाद के रूप में ही हुआ माना जा सकता है। यह भी उल्लेख प्रासंगिक ही है कि आगे इस तरह के विकास की संमावना और भी सीण है।

ऊपर जी कुछ मी कहा गया है, उससे कुछ और प्रका उत्पन्न होते हैं— जैसे,— "विकास के मार्ग में चलते हुए मनुष्य मिन्न प्राणी हो जाता है, इसका क्या मतलब होगा?" "मिन्न प्राणी से मतलब क्या है? "मनुष्य में किन आंतरिक क्षमताओं, गुणों व शक्तियों का विकास होता है?" "यह कैसे संपादित किया जाता है?" "सामूहिक विकास क्यों असंमव है?" "समी मनुष्य सामान्य रूप से क्यों विकसित नहीं हो सकते?" "क्या यह अन्यायपूर्ण नहीं है?"

इस प्रश्न का उत्तर आसान है कि समी मनुष्य विकसित होकर मिन्न व्यक्ति क्यों नहीं बन सकते। समी मनुष्य विकसित होकर विशिष्ट नहीं बन सकते क्यों कि वे ऐसा चाहते नहीं हैं। वे वास्तव में यह जानते मी नही है तथा यदि उन्हें बताया जाता है तो समझते नहीं हैं। विशिष्ट होने के लिये उसकी चाह, बहुत जरूरी है व इस इच्छा को चिरकाल तक संजोन। पड़ता

है। पारिक्रिक्टि अयम्बा अवसास किस्ति जिल्ली किसी अपना अवसाव से उत्पन्न नैस्गिक इच्छा विकास की आवश्यकता को प्रकट नहीं करती। आध्यात्मिक विकास के लिये मनुष्य की इच्छा में तीवता व निरंतरता की जरूरत होती है। मनुष्य को यह मी जानना आवश्यक है कि उसे क्या प्राप्त होगा व उसके लिये उसे क्या देना होगा। विना इच्छा की तीवता के सतत वेष्टा, समर्पण व त्याग नहीं आ पाता। अतः अन्याय का यहां कोई प्रश्त उपस्थित नहीं होता। मनुष्य वह कैसा पा सकता है जो वह पाना ही नहीं चाहता ? यदि मनुष्य अपने प्राप्त से दूर किया जाता है तब किसी अन्याय की वात उठेगी। ज्ञान अथवा विकास के संबंध में शास्त्रीय सिद्धांत, अध्ययन अथव माषण से भी लाम नहीं होता। मुण्डकोपनिषद में स्पष्ट घोषित किया गया है, — "नायमात्मा प्रवचनेन लम्यो न मेचया न बहुना श्रुतेन।" अर्थात् आत्मज्ञान, बुद्धि, अध्ययन अथवा प्रवचन से प्राप्त नहीं किया जा सकता।

"आत्मज्ञान का अर्थं क्या है?" इस प्रश्न का उत्तर संक्षिप्त है— आत्मा मनुष्य के मौतिक अथवा सुक्ष्म शरीर उसकी इन्द्रियों, मन, बृद्धि व अहंकार आदि सबसे मिन्न है। वह अपने मूल रूप में दिव्य है। आत्मज्ञान द्वारा व्यक्तिगत चेतना को ईश्वरीय दिव्य विश्व चेतना में मिलाया जाता है। यह मनुष्य का ऐसा सर्वोत्कृष्ट विकास है, जो उस की अपनी चेष्टा व गुरु से प्राप्त अनुग्रह के आधार पर संपादित किया जाता है। कुछ व्यक्तियों का विश्व चेतना से तादात्म्य हो जाता है। ऐसे लोगों को ही गुरु कहा जाता है। वे वास्तव में "गोविंद" का ही रूप होते हैं।

जब सवाल यह रह जाता है कि आत्मज्ञान के लिये इतने श्रम की सार्थकता क्या है? इसका जीवन में आखिर उपयोग कुम्नुंति हैं ि अप्रह्मिता सुक्षक है, motation ात्मा अप में पूर्ण है? क्या वह श्रेष्ठतर नहीं होना चाहता? सभी लोग जानते हैं कि संसार के सारे सुख व सुविधाएं हमें वह मानसिक शांति नहीं दे पातीं, जिसके लिये हमारी सारी चेष्टाएं हो रही हैं। हमारा कहना यह है कि जो हम चाहते हैं, वह तभी प्राप्त हो सकता है जब हमारी वैयक्तिक व विश्व चेतना की दूरी आत्मज्ञान के सेतु से पाट दी जाये।

अब हुम इस प्रश्न पर विचार करेंगे कि आत्मज्ञान के इस विकास को कैसे प्राप्त किया जा सकता है? व वह की -सी स्थितियां हैं व कौन-से साधन हैं, जिनसे इस विकास में सहायता मिलती है? यदि मनुष्य उन नई शक्तियों व सामर्थ्य को प्राप्त कर लेता है, जो उसके पास वर्तमान में नहीं हैं तो वह इसे प्राप्त कर सकता है। मनुष्य नहीं जानता है कि वह क्या है। उसे यह समझना जरूरी है कि वह एक ऐसा यंत्र है, जिसे बाहरी प्रमावों के उपकरण गति में लाते हैं। उसकी समी क्रियाएं, शब्द, मावनायें, वृत्तियां व विचार बाहरी प्रमावों से संचालित होते हैं। अपने आप में वह स्मृतियों व पूर्वानुमवों का ऐसा मंडार है, जिसमें हमें गतिशीलता की शक्ति विद्यमान है। यह जानना जरूरी है कि मनुष्य के मीतर छिपा हुआ वास्त-विक मनुष्य उसकी आत्मा है, जो कुछ करता नहीं है। यह आत्मा प्रकाश की तरह शारीरिक मशीन की क्रियायों को उद्घाटित करती है। किंतु मनुष्य उसे नहीं समझ पाता व किया के लिये आत्मा को उत्तरदायी ठहराने लगता है। वास्तव में मनुष्य जो कुछ सोचता या करता है वह केवल होता है। यह ठीक वैसे ही होता है, जैसे अपने आप में जलवृष्टि होती है अथवा तुफान आते हैं। सीमाग्य से अथवा दुर्माग्य स्थिपंडिंगिती A अनुका क्यों हिंगार्थों क्यों निर्वासित करने वाले निर्वायनित किया रूप नहीं है। यही कारण है कि हम कह देते हैं कि, मनुष्य सोचता है, करता है, पढ़ता है, चाहता है, वृशा करता है, जड़ता है, आदि। वास्तव में यह सब केवल होता है। मनुष्य अपने-आप में न तो सोचता है, त बोलता है। वह तो प्रकृति के मौतिक व परामानसिक नियमों के द्वारा अदृश्य तागे से संज्ञालित एक खिलोना मात्र है।

इंश्वर ब्रह्माण्डीय रचना शक्ति का मूल उद्गम है।
वह जड़ व चेतन पदार्थों का मूल कारण है। पिछले अध्यायों
में यह कहा गया है कि वैदिक साहित्य, इसे प्राण कहता
है व यह मौतिक व परामानिसक दोनों ही ख्पों में प्रकट
होता है। इसरे शब्दों में जहां वह एक ओर मन और बुद्धि का ख्प ग्रहण करता है। वहीं दूसरी तरफ मौतिक अणुपरमाण बनता है। दूसरे जीवधारियों, की चेतना मी विश्वचेतना से मिन्न नहीं है कि जनकी चेतना ब्यक्तिनिष्ट अवश्य
रहती है। इसीलिये यह जब्दी है कि अपने-आपको जानने
के लिए श्रेष्ठतर शक्तियों का विकास किया जाये व ऐसी
चेष्टाएं की जायें जो अंत प्रेरणा द्वारा परिचालित हो। चेतना
की परा-शक्ति की एक झलक मात्र से मनुष्य में अमृतत्य
मर जाता है व उसकी समता तथा इच्छा-शक्ति प्रबल हो
जाती है।

शुरू मेंही यह जान लेना आवश्यक है कि प्रत्येक मनुष्य में एक आत्मा है। इस आत्मा से अहंकार की उत्पत्ति हुई है व अहंकार विचारों के माध्यम, से आकारों तथा पदाश्री में अभिन्यक्त होता है। चेतना भी आत्मा की एक अभि-व्यक्ति है किंतु जब इसे पदार्थी की ओर प्रेस्ति, किया जाता है तो यह बस्तु उत्मुख हो जाती है व आत्मा से बिलग एहती है। वस्तु जता बदलती रहती है जबिक आत्म चेतना स्थिर है। साधारण माधा प्रयोग में चेतना को बुद्धि या मानसिक किया के रूप में प्रयोग में लाया जाता है। बास्तव में चेतना मनुष्य की ऐसी जागरूकता है जो उस की मानसिक कियाओं से मिन्न है। यह जागरूकता अपने अस्तित्व, अपने वातावरण व अपने ज्ञान एवं अज्ञान की प्रतीति पर आधारित होती है। चेतना के महत्वपूर्ण क्षण मानसिक इच्छा, अनिच्छा, मय आदि की मावनाओं की स्मृतियों को गहराते हैं। कुछ मौकों पर मनुष्य कुछ भी याद नहीं रखता। चेतना की अवस्थाएं कम से कम अपने-आप में अनुभव की जा सकती हैं। व इस के बाद निरंतरता तथा गहराई में उतरने की तीवता।

चेतना को विशेष अध्ययन व सतत चेटाओं द्वारा विरंतर द्वानियमित किया जा सकता है। मनुष्य की चेतना की अवस्थाएं जाग्रत, स्वप्न, सुपुष्ति और समाधि आदि चार हैं। जाग्रत चेतना में, आत्म चेतना व वस्तुचेतना दोनों ही मौजूद होतीं है। हालांकि एक साधारण मनुष्य चेतना का अर्थ वस्तु चेतना ही लगाता है। वास्तव में मनुष्य की संमावना इन चारों अवस्थाओं में रह सकने की होती है, किंतु वह रहता केवल दो ही स्थितियों में है। उस का जीवन का एक पक्ष, स्वप्न व एक जाग्रत अवस्था में गुजरता है। यहां तक कि यह जाग्रत अवस्था मी सुष्पित से बहुत ही कम मिन्न है।

यह प्रकृत उठता के हे एक मुख्य इन दो अवस्थाओं की कैसे अनुमन करता है व समझता है? आत्म चेतना एक ऐसी अनस्था है जिसमें मनुष्य अपने-आप के प्रति वस्तु- मुखी होतााल है bd हे हु ब्रोतना वह अवस्था है, जिस में मनुष्य इन वास्तविक पदार्थों के संपर्क में आता है, जिन से वह अपनी इन्द्रियों, कल्पनाओं, स्वप्नों तथा व्यक्ति चेतना के कारण पृथक् हो गया है। आत्मचेतना की अवस्था में हम अपने-आप के प्रति संपूर्ण ज्ञान हासिल कर सकते हैं। दस्तु चेतना की अवस्था में हम पदार्थी व संसार की जानकारी प्राप्त करते हैं। जब मनुष्य अपनी व्यक्ति देतना को दिश्व चेतना के स्तर तक ऊंचा उठा लेता है तो वह सब जान सकता है, जो कि दह जानना चाहता है। चेतना के निम्न घरातल पर संसार मनुष्य से इतने दूर छिटक जाता है कि वह उस के विषय में सही ढंग से सोच भी नहीं पाता। अतः हमारे लिये यह जान लेना जरूरी है कि वस्तु चेतना का भी सच्चा दर्शन आत्म चेतना की विकसित अवस्था में ही होता है। यदि हम आत्म चेतना का समृचित विस्तार करना चाहते हैं तो इस के लिये हमारे प्रयास और मी सशक्त इच्छा-पूर्ण होने चाहिये। इस के लिये मनुष्य का अपने आप पर नियंत्रण जरूरी है। पतंजलि के योगदर्शन के अनुसार इस के लिय हमें सत्सानिष्य में दीर्घ समय बिताना जरूरी है।

"सत्वपुरुषान्यताख्यातिमात्रस्यसर्वं मावाधिष्ठातृत्वं सर्वज्ञातृत्वं च।'' (पातंजल योगदर्शन, ३-४९)

जैसा कि पहले कहा गया है, चेतना की इन दो अवस्थाओं में अंतर समझ लेना हमारे विकास की सर्वोच्च अवस्था है। इस तरह हम इन सिद्धांतों व विचारघाराओं की ओर पहुंचते हैं, जो विना किसी विश्वसनीय आघारों और ठोस परिणामों के चल पड़ी है। एक मनुष्य जो स्वप्न चेतना से ऊपर नहीं उठ सकता है, स्वतः चेतना की ऊच्चतर मूमि को नहीं पा सकता। इसके विपरीत सुषुष्ति अपने आप में एक ऐसी

संत कवीर व तुकाराम आदि ने मिक्त द्वारा आत्म-ज्ञान अपने जीवनकाल में ही प्राप्त कर लिया था। आत्म-ज्ञान के लिये मिक्त-मार्ग संमवतः सब से सरल एवं निश्चित साधन है। मगवान कुष्ण ने गीता में अर्जुन से स्पष्ट कहा है कि समी घमों का परित्याग कर एकमात्र मेरी शरण में आ जा। (सर्वधर्मान् परित्याग कर एकमात्र मेरी शरण में आ जा। (सर्वधर्मान् परित्याग कर एकमात्र मेरी शरण में आ जा। (सर्वधर्मान् परित्याग कर एकमात्र मेरी शरण में आ जा। (सर्वधर्मान् परित्याग कर कि महींच पतंजिल मी आत्म-ज्ञान के लिये मिक्त का उल्लेख करते हैं। उन के अनुसार ईश्वर के प्रति बिना किसी दुराव के संपूर्ण समर्पण आत्म-उपलब्धि का सब से द्रुत साधन है। (ईश्वरप्रणिधानाद्वा पातंजल योगदर्शन १-२३)। मैत्रेय-उपनिषद् में कहा गया है कि एक मनुष्य छः महीने में आत्म-साक्षात्कार प्राप्त कर सकता है। मनुष्य छः महीने में आत्म-साक्षात्कार प्राप्त कर सकता है। इस में केवल महत्व तीव्रता का है। अंग्रेजी के उल्लेखनीय कि शैली की निम्नलिखित पंक्तियां उन के आत्म-ज्ञान का ही परिचय देती हैं:-

"मनुष्य Da सुनि प्याही ने अंत जो के में प्रमुख्य Da सुनि प्राह्म प्राह्म प्रमुख्य हो ने प्रमुख्य हो ने प्रमुख्य हो ने प्रमुख्य हो ने साहसिक विचार इस के निकट पूजते हैं, "रोमांच्युक्त चरण वंदना करते घरते हैं, इस का जाज्वल्यमान प्रकाश, उन के स्वप्नलोक में घुसकर.

इस पुस्तक में कुंडिलिनी शक्ति के जागरण द्वारा अत्मा जान के विषय को सविस्तर बताया गया है। इस पद्धित से आतम जागरण के अम्यास के लिये उन अन्य वातों को मी जानना जरूरी है, जिससे एक सामक को आत्म जागरण सुलम हो सके। इस विराट विश्व की सृष्टि के मूल में सब्बापक सम्बंधित कर्ज़ा है। इसे प्राण शक्ति कहा जाता है। संपूर्ण विश्व मौतिक व मानसिक दोनों स्तरों पर इसी प्राण का स्पंदन है। संपूर्ण सुष्टि संरचना के बाद जो शक्ति शेष वाता है, उसे मास्तीय शास्त्रों में अनंत शेष (शेष नाग) कहा गया है। यह उस बहम की अवशिष्ट शक्ति संसार को संबल देती है व जह तथा चेतन जीववारियों का एकमात्र आधार है। इसे अवशिष्ट शक्ति इसलिये कहा गया है क्योंकि अनंत बहम शक्ति ही अवशेष (जो स्वयंपूर्ण है) के क्या में इसल प्रकार बची है।

हर "के पूर्णमदः पूर्णमिवं पूर्णात्पूर्णमुदन्यते। पूर्णस्य पूर्णमादायः पूर्णमेवावशिष्यते।" कारणाः कारणाः

भी समझीयों गया है। अपने के नमें में सूजन व विकास

"स एतमेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्य। सैषाः विदृतिः

ुनीम द्वास्तदेत्त्रान्दम्। (ऐतरेयोपनिषद् ३-१२)। Digitized by Agamingam Edundation, Chandigath इस के अनुसार गर्मस्य म्हण्य-में, जीवात्म सातवु महीने, में कपाल न्के बीच तालु से प्रवेश करती है। एक शिशु में तालु बहुत कोमल होता है व इसे घड़कता हुआ मी अनुमद किया जस्ता ेहै। कुछ महीने के बाद यह अरकर कठोर, होता है। इस प्रकार जीवात्मा तालु के माध्यम से कपर , से न आती ... है व शरीर में फैली हजारों नाड़ियों के द्वारा संपूर्ण देह में व्याप्त हो जाती है। अतः सत्य के शोवकर्ता को कपाल स्थित सहस्रार चक्र में ज्यान करना महत्वपूर्ण होता है। श्रुरीर संरचना के बाद प्राण शक्ति मूलाबार चक्र में कुंडलीवत् सर्प की मांति पड़ी रहती है। इसे ही कुंडलिनी शक्ति कहा गया है। इस शंक्ति को सुबुम्ना नाड़ी के माध्यम से ऊपर जाया जाता है। यह नाड़ी मेर्ब्देड के मध्य स्थित है व शक्ति के ऊर्विंगामी देग में मनुष्य को समाधि में ले जाती है। यदि एक व्यक्ति सहस्रार में घ्याने लगाता है तो समाधि कीं स्थिति स्वतः प्राप्त होती है। इस अवस्था में यद्यपि वासनाओं का पूरी तरह से क्षय नहीं होता इसीलिये योगी ाको समाधि से वाहर आना पड़ता है। रमण महाँव के अनुसार ंथहं नाड़ी सषुम्ना का हीः विस्तार है। भनुष्या के जन्म के ेसमय कुंडलिनी शक्ति का अवतरण व साधना काल में उस्का ं ऊर्घ्व गमन यें कुंडलिनी निकी दो प्रमुखः, क्रियाएं हैं। जिब कुंडलिनी, कर्ष्वगामी होती है तब उसे जाग्रत कहा जाता है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, गहन एकाप्रता एवं चिरकाल की साधना के बाद इसे प्राप्त किया जाता है। यह उल्लेख्नीय ्है कि जहां यह प्राप्ति दुर्लम् है, वहीं सावकः कमी-कमी खतरनाक स्थितियों में भी पहुंच जाता है। अतः इस मार्ग ्रसें किसी जानकार और गुरु की सहायता, नित्रंत आवश्यक है। एक गुरु के अनेक फायदे हैं। यहां केवल दो के ही

संबंध में वितानि उपयोक्ति क्रिक्ता। निप्रयाम्बां बाह्य क्रिक्त क्रिक्ता क्रिक्ता। निप्रयाम्बां बाह्य क्रिक्त क्रिक्त

गुरु केवल उन्हें ही दीक्षा देते हैं जो इस के योग्य है व जिनमें आत्मज्ञान की चाह है। दीक्षा देने के चार तरीके हैं—"हस्त-दीक्षा" में गुरु शिष्य के मस्तिष्क को स्पर्श करते हैं। "स्पर्श-दीक्षा" छूकर, "चक्ष-दीक्षा" देखकर तथा "संकल्प दीक्षा" मात्र विचार अथवा इच्छा के आघार पर गुरु प्रदान कर देते हैं

एक साधक को योग के विभिन्न चक्रों का जाग भी आवश्यक है। यह विचित्र लगेगा किंतु यह एक वास्तविकता है कि आज के जीव-विज्ञान को मानवीय शरीर की संपूर्ण जानकारी नहीं है। वे योग—चक्र जो हमारी दृष्टि से दूर छिपे हुए हैं, अपने कार्यों से ही अपने अस्तित्व का बोध कराते हैं। इन चक्रों का जान किसी शस्य किया से एक शरीर विज्ञानी नहीं कर सकता क्योंकि वे सूक्ष्म स्तरों पर अवस्थित हैं। शरीर पर पड़ने वाला इनका प्रमाव देखा जाना कठिन नहीं है। महत्वपूर्ण चक्र के नाम हैं:—

१. मूलाघार २. स्वाधिष्ठान ३. मणिपुर ४. अनाहत ५. विशुद्ध . ६. आज्ञा। इन सब को पीछे सविस्तार समझाया गया है। Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida इन चकौ Dight Led में ने प्रवास मिर्टिक Hio ता दिस्सी hdight ते। दो केंद्रों के बीच में जो ऊर्जा को ले जाने का काम करती है, उन्हें नाणी कहते हैं। योग शास्त्र की नाडियां शरीर शास्त्र के स्नायु-जाल से मिन्न हैं। जैसाकि सर जॉन वडरफ ने कहा है, वे सूक्ष्म शक्ति की वाहिका है तथा आज के शस्य चिकित्सक अपनी पूरी कुशलता से शस्य किया करके मी "इड़ा" अथवा "पिंगला" को नहां पहचान सकते। स्वामा-विक रूप से वे योग शास्त्र की नाड़ियों को संदेह की दृष्टि से देखते हैं। जिस प्रकार दो रेडियो केंद्रों के बीच बिना वार का संपर्क वनवा है, इसी प्रकार मानव शरीर में भी प्राण के संवाहक विभिन्न केंद्र हैं व उनका संवंघ अदृश्य नाड़ियों से स्थापित होता है। योगमाषा में इन केंद्रों को कमल अथवा चक्र कहा गया है तथा वे घारायें जो इन्हें जोड़ती हैं, नाड़ियां कहंळाती हैं। सुबालोपनिषव् में इस की इस प्रकार व्याख्या की गयी है- "स्थानानि स्थानिम्यो यच्छित नाड़ी तेषां निबंधनम्।"

एक शस्य चिकित्सक मृत व्यक्ति की शस्य किया द्वारा इन्हें नहीं देख सकता क्योंकि वे मनुष्य को आखिरी सांस के साथ विकुप्त हो जाते हैं, कारण स्पष्ट है। जब मूल ऊर्जा ही विकुप्त हो चुकी हो तो उस ऊर्जा के केंद्र अथवा उसकी नाड़ियां कैसे समझ में आयेगी। यदि विद्युत के मुख्य केंद्र से विद्युत वारा का प्रवाह एक जाये तो उस के उपकेंद्र स्वतः बंद हो जाते हैं।

जब एक सामक की शक्तिपात दीक्षाहोती है तो उस की कुंडिलिनी जाग जाती है। तब वह मूलाघार में उसका स्फुरण अनुमव करता है। यह स्फुरण अन्य केंद्रों से भी होता है। सामारणतया हम मय अथवा उत्तेजना काल में इसका अनुमव किया करेति tigen by जीमूलाम मुंबलिनी un का ion स्फ्राया आहु लाद्कारी होता है। सामान्य मनुष्यों में इसका कारण उसके साधारण कार्यों व शरीर संरचना में खोजा जा सकता है। इसके विपरीत एक साधक में यह साधना काल में अनुभव में आता है व उसके आत्मज्ञान का उत्तम लक्षण है। यदि मन को इस स्फुरण में स्थिर किया जाता है व इस आह् लादकारी माव को शारीरिक क्रियाएं अभिव्यक्त करने लगती हैं तो आत्म-ज्ञान का पथ प्रशस्त हो जाता है। वास्तव में यह स्फुरण आत्म-जान का पूर्वामास है। आनंद आत्मा से ही उद्मूत होता है। अतः यह आत्मा से भिन्न नहीं है। मन्ष्य मूलवश ही इसे बाहर से आता हुआ अनुमव करता है। यदि एक मनुष्य अपने आपको ऐसे चित्रपट के रूप में देखे, जिसमें विभिन्न माव व वस्तुपरक चित्र प्रकट होते हैं तो उसे किसी प्रकार का भ्रम नहीं रहेगा। इस स्थिति में वह इन दृश्यों को अप्रमावित रहकर देखता रह सकता है। जिस अवस्था में केवल अनुमूर्ति शेष रहती है, उस अवस्था को पूर्ण आनंद और आत्मा की विश्वांति की अवस्था कहा गया है। अक्सर साधक कुंडलिनी जाग्रत होने पर मयाक्रांत हो जाते हैं। लेकिन यह समझना जरूरी है कि कुंडलिनी शक्ति मनुष्य में देवी चिंगारी के समान होती है व वह मानवीय आत्मा का ही एक अंग है। कुंडलिनी दिव्य मां है। यह मनुष्य को अत्यधिक स्नेहपूर्वक संपूर्ण संरक्षण देती है। कियावती कुंडलिनी से संबंधित योग पद्धति को "क्रिया-योग" कहा गया है।

कपर आत्म-ज्ञान की प्राप्ति के लिये सुगम साघनों को संक्षेप में स्पष्ट किया गया है। लेकिन यह समझना जरूरी है कि कोई भी साघन स्वतः सहायक नहीं होता। इसलिये एक व्यक्ति जो आत्मज्ञान के लिये इच्छुक होता है, उसे Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

नियमित व दीर्घ साधना, अनुष्ठान तथा घ्यान करना होता. है। श्रवणीं, giti मनने by निम्हणांत्रम Foylitatige क्षेत्र प्रेमि आवश्यक विघान हैं।

अंत में उस प्रश्न का उत्तर देना आवश्यक है, जो आरंभ में उठाया गया है- "एक आत्मोपलब्ब व्यक्ति अन्य लोगों से किस प्रकार विशिष्ट हो जाता है?"

जिस प्रकार मृग-मरीचिका का संपूर्ण जल रेगिस्तान की बालू के एक कण को भी नहीं मिगो सकता, उसी प्रकार एक आत्मज्ञानी संसार में अपने अस्तित्व का अनुभव करता है। वह अपने अस्तित्व के साथ घटित होने वाली घटनाओं का दृष्टा–मात्र होता है। विभिन्न भाव व वस्तुएं आती-जाती रहती है, जबिक वह स्थिर रहता है। वह काल व स्थान की सीमा में नहीं बंघता। उस के लिये समय मूत, मविष्य और वर्तमान कालों में विमाजित नहीं होता। उस का मौतिक शरीर तो संसार में होता है किंतु वह उस के परे रहता है। वह अपने-आप को अपने शरीर से कमी नहीं जोड़ता है। इस के विपरीत वह सत्य को इस प्रकार समझता है—" "मैं यह शरीर नहीं , बल्कि यह शरीर मेरा है।" "देहो-स्मिनाहं मम देह इति स्मर।"

तथापि एक आत्मज्ञानी कमी-मी अपने कर्त्तंब्यों का निर्वाह कम नहीं करता। वह कमं, कमं के लिये ही करता है। उस के लिये सफलता अथवा असफलता कोई अर्थ नहीं रखती। किसी एक बात से वह प्रसन्न व दूसरी से वह अप्रसन्न नहीं होता। ऐसे व्यक्ति के संबंध में श्रीमद्मगवद्-गीता में इस प्रकार कहा गया है "एक योगी अपने कर्म को विना किसी लालसा के वाणी, बुद्धि और यत्नपूर्वक करता है किंतु वह कमें के प्रति कभी आसक्त नहीं होता।"

"कायेन मनसा बुद्ध्या केवलैरिन्द्रियेरिप। Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigash योगिनः कमं कुर्वन्ति संगं त्यक्त्वात्मशुद्धये।।

आत्मज्ञानी ज्ञाता व ज्ञेय दोनों ही हैं।

श्री स्वामी रमण महर्षि के संबंघ में एक प्रामाणिक कथा है। वे पूर्णतः जाग्रत पुरुष थे। वस्तुतः मानव देह में वे मूर्तिमंत देवता थे।

भारतीय स्वतंत्रता संग्राम के दिनों में डा. रार्जेंद्र प्रसाद सन् १९४२ में उनके आश्रम में गये। वास्तव में महात्मा गांघी ही संपूर्ण संघर्ष का नेतृत्व कर रहे थे। राजेंद्र वाबू नें महर्षि से पूछा कि वे समाओं व माषणों का इस संघर्ष में क्या महत्व देखते हैं। महर्षि ने उत्तर दिया--"समस्त समाओं के संबोधन, सारे मौतिक प्रयास व संपूर्ण संघर्ष महात्माके एक मौन के सामने फीके हैं "

डा. राजेंद्र प्रसाद ने आश्रम से लौटते हुए महर्षि से गांघीजी को कोई संदेश देने का अनुरोध किया। महर्षि न तित्काल कहा,—"जब एक हृदय, हृदय से बात कर रहा हो तब क्या कोई संदेश होगां?" इस कंथन से यह आशय नकालना आसान है कि एक ज्ञानी पुरुष सामान्य मनुष्य से किस प्रकार विशिष्ट होता है।

संक्षेप में एक ज्ञानी पुरुष वाईविल के कथन "में वह जो मैं ", का प्रतिनिधित्व करता है। वह हिंदू शास्त्रों के "अहं ध्रह्मास्मि" व "सोहम् अस्मि" की सच्ची प्रतीति होता है।





## विकार मनुष्य का स्वभाव नहीं है:

शक्तिपात के बाद जो लक्षण प्रकट होते हैं, वे सबको एक से नहीं होते। कोई हंसता है, कोई रोता है, कोई गता है, कोई जिल्लाता है, कोई उछलता है, —क्दता है, कोई और कुछ करता है। अपने संस्कार के अनुरूप सबके भिन्न-भिन्न लक्षण होते हैं।

वास में चामण्डा माता की टेकरी पर जाने के मार्ग में विक्यात संगीतकार कुमार गंघर्व के मव्य सावनास्थल



के ठीक पास ही नारायण कुटी नामक सन्यास आश्रम है। इस नारायण कुटी का योग साधना स्थलों के संदर्भ में विशेष महत्त्व है क्योंकि योग की एक विशिष्ट किया — शक्तिपात — का यह पीठासन है। यहाँ शक्तिपात हीसा दी जाती है, यहाँ शक्तिपात किया जाता है। विशिष्ट सामर्थ्य वाले

शक्ति पुंज इस स्थल को गौरवान्वित करते रहे हैं। वर्तमान में इस सन्यास आश्रम को सुशोमित करने वाले श्री स्वामी शि ोम् तीर्थजी एक ऐसी ही विलक्षण विमूति हैं- शक्ति । जानां द्रमानां में क्षेत्र के तो कियाएं होंगी ही क्षेत्र शक्ति के द्वारा चित्त सुद्धि का कार्य होता है। चित्त पर संस्कारों का जो विकार आ जाता है, उसी की शुद्धि होती है। शक्तिय संवर्ण हैं। अतएवं चैतन्य में बारवार शक्तिपात होता ही नहीं। गृह की शक्ति शिष्य की शक्ति को जागृत कर लोट आती है।

बाप योग शास्त्र के प्रकांड विद्वान हैं। साथ ही आप एक कुशल लेखक भी हैं। आपके कई ग्रंथरत्न प्रकाश में आ चुके हैं तथा विद्वानों द्वारा मुक्त कंठ से सराहे गए हैं। इस विषय पर पूर्ण अधिकार होने के कारण आपने इस कठिन शास्त्र को साधारण जनों के लिए भी सुगम बना दिया हैं।

कठोर सावना के द्वारा आपने विशिष्ट आव्यात्मिक शक्ति अजित की है। इस विशिष्ट शक्ति के द्वारा आप अपना स्वयं, का तो कल्याण कर ही रहे हैं, लगें हाथों दूसरों का भी इस कल्याण पथ का पथिक बना रहे हैं। अपनी इस शक्ति के प्रताप से अप दूसरे के भीतर सोई पड़ी शक्ति को जग। देते हैं। देश तथा विदेश के कई लोगों को यह शक्तिपात दीक्षा देकर आपने झंझत किया हैं। कई के जीवन में आपके कारण निखा आया हैं।

आपका दृष्टिकोण बड़ा उदार तथा व्यापक हैं। आप हर साधना का सम्मान करते हैं। आपका चितन बढ़ा गहन, स्वमाव बहुत ही मृद्ध और व्यवहार बड़ा ही सरल है। इसीलिये आपकें सम्पकं में आने वाला कोई भी व्यक्ति आप से प्रमावित हुए बिना नहीं रह सकता है। आपके साम्निच्य में सामर्थ्य, स्नेह और सौजन्य की प्रतीति सहज ही होती है। अपने नाम के अनुरूप आप कल्याणकारी शिव भी हैं तथा साक्षात तीर्थवत मी हैं। विकारों पर विजय पाना बिलकुल संभव है, क्योंकि विकार अनुष्य कीं<sup>[git]</sup>स्वर्भिष <sup>A</sup>नहीं <sup>ni</sup>है, <sup>m</sup>स्वभाव वांचन <sup>C</sup>गया की इसलिए हम इसे अस्वाभाविक कह सकते हैं। इस अस्वाभाविक स्थित सें जाना संभव है।

इन दिनों आप ईसाईयों के पवित्र घमेंग्रंथ बाइबिल में शक्ति-पात को रेखांकित कर रहे हैं। मक्तिमागं के आघार पर शक्ति-पात साघना को तलाशते हुए आप यहाँ आ पहुंचे हैं। आपकी पिछली शोघ यात्राओं की तरह यह शोवयात्रा भी महती उप-लब्घ रहेगी।

पिछले दिनों देवास में नारायण कुटी में ही आपसे बात-चीत करने का सौमाग्य मुझे प्राप्त हुआ था। उस दिन अप. रान्ह बेला में जब में इस साघना स्थल में पहुंचा तो आप मुझे वहीं मुख्य मबन के सामने लता—गुल्मों से आच्छादित एक चबुतरे पर बैठे मिले थे। वहीं अनौपचारिक चर्चाएं चल पड़ी थीं। बाद में वहीं आपके कुछ सहयोगी तथा साघक मक्त आदि मी आते गए और सामने बैठते गए। प्राचीन युग के किसी आश्रम सा ही शांत तथा सौम्य वातावरण या वहां का।

उस दिन मेरी कतिपय जिज्ञासाओं के संदर्भ में स्वामीजी ने जो कुछ कहा था, उसी का सार प्रक्लोत्तर के रूप में यहाँ प्रस्तृत है-,

- \* इस दिनों कुछ लोगों ने योग को हीवा सा बना रखा है?
- : हाँ बना रखा है पर योग हीवा नहीं है।
- क तो फिर क्या है?
- : योग दर्शन पढ़कर देखिए। वहाँ अधिकार निर्णय नहीं है।

- \* तो इसका यह मतलब हुआ कि यहाँ पर सबके लिए मार्ग खुला हुआ है?
- : हाँ। जैसा साधक, वैसी साधना। प्रारम्भिक स्तर के साधक के लिए प्रारम्भिक स्तर की साधना। थोड़े एड-व्हान्सड् साधक के लिए एडव्हान्सड् स्तर की साधना। जैसे-जैसे साधक का स्तर उठता जाता है, साधना का स्तर भी वैसे ही ऊँचा होता जाता है। इसमें हौंबे जैसी कोई बात नहीं है।
- मतलब ये ...कि क्रमिक विकास सा होता जाता है?
- : हाँ...दूसरी बात यह कि हठयोग को ही लोगों ने योग समझ रखा है। आसन, मुद्रा, प्राणायाम आदि को ही लोग योग मान लेते हैं। वैसे प्राणायाम के द्वारा कुण्डलिनी शक्ति को जागृत करना हठयोग है पर यह किया कठिन है...वास्तव में कठिन है। आज के युग में तो और भी कठिन हैं, क्यों कि अब वैसा वातावरण नहीं मिलता, वैसा चरित्र नहीं मिलता, वैसा शहार नहीं मिलता।
- \* आस्या का भी तो संकट है न?
- : नहीं.....नहीं। इन दिनों योग के प्रति आस्था तो बहुउ

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh बढ रही है। यूरोप में, अमेरिका में जपान में, होंग-कांग में, ऑस्ट्रेलिया में..... सभी दूर योग पर आस्था बहुत बढ रही है पर वे लोग योग को स्वास्थ्य के लिए ही अपना रहे हैं। आव्यात्मिकता की दृष्टि से योग को लेने वाले वहाँ बहुत कम हैं। फॉर हेल्थ एंड ब्यूटीफिकेशन (स्वास्थ्य तथा सींदर्य प्राप्ति) हेतु ही उनका आकर्षण अधिक है।

- क अजूवा समझ के भी शायद ...?
- गहीं, नहीं,...यह बात नहीं है। विज्ञान—प्रधान जीवन होने से वहाँ अशाँति अधिक है। जहाँ विज्ञान होता है वहाँ अशाँति भी होती है। इसीलिये वहाँ योग का बहुत प्रचार है। अमेरिका में आप कहीं भी चले जाइए, छोटी से छोटी और बड़ी से बड़ी जगह सब दूर आपको योग केंद्र मिलेंगे। अकेले न्यूयार्क में ही सौ-पचास योग सेंटर नजर आ जाएंगे।
- \* वहाँ इतना प्रचार हो गया है?
- : जी हाँ। खूब प्रचार है मगर योग को वहाँ आध्यात्मिक दृष्टि से लेने वाले लोग कम ही हैं।
- \* तो स्वामीजी, योग आखिर है किसलिए? आध्यात्म के लिए या स्वास्थ्य के लिए?
- ा जिस कार्य के लिए भी इसे आप अपनाएंगे, उसी के लिए यह उपयोगी सिद्ध होगा। यदि आप स्वास्थ्य के लिए योग अपनाते हैं... तो यह आपका स्वास्थ्य ठीक रखेगा शरीर ठीक रखेगा। इसके लिए आपको योगासन, मुद्राएं, प्राणायाम आदि करने होंगे। इस स्थिति में आध्यामिर्क Vidit Chapten Selle देना भिक्ष रहेगा। यदि

को<mark>ध्यास्मिकेता ेक्का सिक्के यो</mark>क्पश्चककामा आखातालु है ति इसका क्षेत्र और व्यापक हो जाता है।

- \* योग का क्षेत्र व्यापक है?
- वहुत व्यापक है। जीवन के हर क्षेत्र पर इसका प्रमाव पड़ता है पर केवल आघ्यात्मिकता की ृष्टि से जो हठयोग है, वह 'ह' और 'ठ' के योग से बनता है। 'ह' और 'ठ' यें हमारे शरीर की दो नाडियाँ है—इडा और पिगला। इन्हें सूर्य और चंद्र नाड़ी भी कहते हैं। इन्हों में क्वासप्रक्वास प्रवाहित होता है। इन्हें जब मिलाया जाता है, तब हठ बनता है।
- \* आम तौर पर हठ शब्द से जो अर्थ लगाया जाता है उससे यह मिन्न है?
- : वित्कुल भिन्न है। ...यहाँ पर इडा और विपाला को मिलाने से हठ बनता है। इन दोनों नाडियों के अदर प्रवाहित प्राणवाय को प्राणायाम के द्वारा एक स्थान पर ठहराया जाता है। यह स्थान मूलाघार है। इस स्थान पर प्राणवाय को ठहराने के वाद उसे स्पर्श किया जाता है, घक्का लगाया जाता है, यूं घक्का लगाकर बीच की सुषुम्ना नाड़ी के मीतर इस प्राणवाय को प्रविष्ट करने का प्रयास किया जाता है। प्राणवाय को प्रविष्ट करने का प्रयास किया जाता है। प्राणवाय को प्रविष्ट करा देने पर कुण्डलिनी शक्ति जा त हो जाती है। कुण्डलिनी शक्ति के जागृत हो जाने पर साघक का काम समाप्त हो जाता है।
- \* यह किया कठिन प्रतीत होती है?
- : बहुत कठिन है। आज के ूग में तो यह हठयोग और भी कठिन हो गया है। योग का यह स्वरूप और यह कार्य सामान्य व्यक्ति के लिए तो बहुत ही कठिन है। सामा-Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

- \* देखिए स्वामीजी, आपने अभी जो इडा, पिंगला, सुपुम्ना, नाड़ी आदि का वर्णन किया था, उसे क्या शरीर विज्ञान भी मानता है? मेरा मतलब है कि योग में जिन चक्रों तथा कमल आदि का उल्लेख आता है उसे आयु-निक विज्ञान से मानव शरीर रचना में स्वीकारा है क्या? एनाटामी में?
- माना है पर यह विषय जरा दुल्ह है, क्योंकि योग में जिन चक्रों का उल्लेख हुआ है, वे शक्ति के चक्र हैं, शरीर के चक्र नहीं है। इनकी अनुमूर्ति शरीर के स्तर पर होती अवश्य है, इसीलिये ये शरीर के चक्र मान लिये गए हैं, पर इनकी स्थिति विजली जैसी ही है। बिजली को कोई देख नहीं सकता है। फिर मी विजली है तो। तभी तो पंखा चलता है। विजली नहीं रहती है, तो पंखा चलना बंद हो जाता है। आध्यात्मिक शक्ति के चक्र मी 'वेक्स' की तरह है। इसीलिये यह मांति हो जाती है। शरीर में इन्हें खोजना व्यर्थ है।
- \* अच्छा स्वामीजी, अब कुण्डलिनी शक्ति को भी कुछ समझाइए ?

- देखिए, शक्ति तो सबके मीतर रहती ही हैं। इस शक्ति सेDहीtizस्य के दिया कार्य करती हैं। इस शक्ति के कारण हो हम बोलते हैं, बलते हैं, उठते हैं, बैठते हैं, खाते हैं, पीते हैं। यह शक्ति हमारी इंद्रियों से अभिन्न हो गई है। इसकी कोई 'सेपरेट आइडेन्टिटी' या स्वतंत्र अस्तित्व नहीं रहा। इसलिए यह शक्ति की सुषुप्तावस्था है। यह शक्ति जब जागृत होती है, तो अंतर्मुख होकर कुण्डलिनी कहलाती है। इस शक्ति का जगत की ओर उन्मुख होना या जगत की ओर प्रवाहित होना सुष्फा-वस्था है तथा इसका अंतर्मुखी होना और आत्मा की कोर प्रवाहित होना जागुतावस्था है।
- इसका स्वरूप क्या सर्पिणी जैसा है?
- इसके स्वरूप को भी लोगों ने हौवा सा वना रखा है। मीतर कोई नागिन या सपिणी नहीं बैठी है। यह तो अलंकारिक माषा है ! सिम्बोलिक है।
- अच्छा स्वामीजी, यदि यह कुण्डलिनी जागृत हो गई तो इससे उस व्यक्ति का ही हित होता है। समाज का कोई हित तो...?
- देखिए, आध्यात्मिकता इण्डीविज्यल है। सामूहिक होकर आत्महित तो हो सकता है पर सामुहिक प्रयत्न में भी कोई आगे, कोई पीछे हो जाता है। हर एक की उन्नित व्यक्तिगत ही होती हैं।
- लोग इसकी उपयोगिता पर प्रश्नचिन्ह लगाते हैं। आज का युग तो हर चीज को उपयोगिता की कसौटी पर कसता है।
- देखिए, अ।प मोजन करते हैं, तो आपका पेट भरता है। जो मोजन नहीं करेंगे उनका पेट नहीं मरेगा पर

इसका यह मतळव तो नहीं हुआ कि मोजन निरथंक है? मोजन की उपयोगिता नहीं है? मोजन करने Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigam के बाद ही आप समाज का काम कर पाते हैं। यही स्थिति कुण्डिलनी की है। जब आपकी कुण्डिलनी जागृत होगी, तो आप अच्छे बनेंगे। आप अच्छे बनकर दूसरों को अच्छा बनाएंगे। यह समाज की सेवा ही हुई। आपकी शक्ति दूसरों को शक्ति देगी।

- \* फिर भी योग की उपयोगिता पर से प्रश्निचन्ह हटता नहीं है?
- : देखिए, जगत जब यौगिक लाइन पर चलता नहीं है, तो वह योग से कोई अपेक्षा कैसे कर सकता है? केवल वार्ते करने से ही योग कैसे सहायक हो सकता है?
- \* योग के पास समाज की वर्तमान कठिनाइयों के हल यदि हैं, तो लोग इस ओर अवश्य आकर्षित होंगे। ऐसी क्षमता का तो पता लगे?
- : लोग तात्कालिक लाम से आर्काषत होते हैं। योग के पास तात्कालिक लाम नहीं है। योग का काम घीरे-घीरे का है। यह घीरे-घीरे ही लाम पहुंचा सकता है। समाज के दृष्टिकोण में परिवर्तन ला सकता है।
- \* गरीबी, मुखमरी, बेरोजगारी आदि का योग के पास कोई इलाज है क्या ?
- : ये योग के विषय नहीं हैं। ये विषयं अलग-अलग हैं।
- \* तो फिर योग की साधना भी गरीव कर सकता है या नहीं?
- : अवस्य कर सकता है। कर ही रहे हैं। यहाँ गरीब--अमीर सब आते हैं। अमीरों की अपेक्षा गरीब ही

ज्यादा आते हैं। योग में, भक्ति में गरीब अधिक रुचि Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh लेता हैं।

- \* आम तौर पर तो यहाँ माना जाता है कि ये मरे पेट वालों के चोंचले हैं। क्षमाप्राया हूँ...मैं थोडा उदंड हो रहा हूँ।
- ा कोई बात नहीं,...पर ऐसी बात नहीं है। यहाँ अमीर-गरीब, छोटे-बडे, हिंदू-मुसलमान, सिक्ख, ईसाई, पारसी, जैन सभी आते हैं।
- \* ईसाई तथा मुसलमान भी आते हैं ?
- : हाँ आते हैं....मगर यहाँ मारत के मुसलमान नहीं आते हैं। मारत के बाहर के आते हैं।
- \* ऐसा वयों होता है।
- : वो तो....छोड़िए उस बात को।....मैं ईसाइयों की एक बात आपको बताऊँ। में इन दिनों एक पुस्तक लिख रहा हूं-शक्तिपात इन बाइविल।
- \* बाइबिल में ऐसा कोई आघार मिला आपको ?
- : हाँ, मिला। अमेरिका में एक चर्च है। वहाँ जाने का मुझे मौका मिला, तो मैंने वहाँ पर कुछ कियाएं मारत जैसी ही पाईँ। कुण्डलिनी को वे लोग 'होली स्पिरिट' कहते हैं। ईसा मसीह के जीवन में भी ऐसी घटनाएं परिलक्षित हुईँ। इसीलिए मैंने इस ओर घ्यान दिया।।
- \* अब इस शंक्तिपात ऋिया को भी तो कुछ समझाइए?
- : शक्तिपात माने शक्ति का गिरना। गुरु की चित्त-शक्ति का शिष्य की चित्त-शक्ति पर पात होना, शक्तिपात कहलाता है। शक्तिपात, यह एक औपचारिक शब्द है गुरु, जिसका चित्त बिलकुल निर्मल हो गया है यानि

कामिलां है। अपनी शक्ति को फैलाने की या दूसरे शरीर में प्रवेश करने की शक्ति जिसमें आ गई है, वही इस किया को करता है। योग दर्शन के इस सुत्र में यही बात कही गई है:-

'बन्घकारण वैधिल्यात् प्रचार संवेदनाच्च चित्तरूप पर शरीरावेशः'

- अप तो इसके व्यावहारिक पक्ष को ही समझाइए । शक्तिपात आप कैसे करते हैं ?
- देख कर, स्पर्श करके, वाणी द्वारा तथा संकल्प द्वारा। कार्यक्षेत्र बढ़ जाने से अब हम संकल्प दीक्षा ही अधिक-तर देते हैं। यहाँ बैठे-बैठे हजारों कोस दूर बैठे व्यक्ति पर हम यहीं से शक्तिपात किया कर देते हैं।
- क क्या कह रहे हैं आप ? यह सब होता है क्या ?
- ः होता है क्या.... हुआ है। हो रहा है।
- अ यह कृपा आप क्या हर किसी पर कर देते हैं?
- : नहीं, ऐसा तो नहीं है। वैसे शास्त्र में तो अधिकारी तथा अनिधकारी के लक्षण गिनाए गए हैं पर जिसको गुरु अपनाले वही सबसे बड़ा अधिकारी । सारे शास्त्र यहाँ आकर चुप हो जाते हैं।
- \* गुरु कब अपनाते हैं ?
- : शिष्य के लिए गुरु के हृदय में जब मंगल कामना जागृत होती है, तभी शिष्य का माग्योदय होता है।
- \* शिष्य को भी अधिकारी बनने के लिए अपनी ओर से कोई प्रयास करना पड़ता है?
- : हाँ... पर शास्त्र के अनुरूप अधिकारी तो इस युग में Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh कोई मी हो नहीं पाता है। इसीलिए शिष्य की लगन देखक्र ही गुरु के हृदय में मंगल कामना जागृत हो जाती है।

- \* किसी को दीक्षा देने से आप कभी मना भी करते हैं?
- : मना तो नहीं करते हैं। हीं, टाल देते हैं। वाद में जब मन बोलता है तो उसे दीक्षा दे देते हैं।
- \* शक्तिपात कितनी बार होता है?
- : शक्तिपात एक ही बार होता है... बार-वार नहीं होता है। एक बार शक्तिपात हो जाने पर ही जन्म-जन्मांतर तक शिष्य का पीछा नहीं छोड़ती है। में किसी का नाम नहीं लेना चाहता हूँ, पर आजकल बार-वार शक्तिपात वाली विचारघारा चल पड़ी है। शक्तिपात में अनिषकारी गुरु आ जाने में ही यह मिलावट शुरू हुई है। ऐसे लोगों के कारण सही विद्या अंडरग्राउंड चली जाती है।
- \* शक्तिपात विद्या में भी मिलावट होने लगी? यह तो बुरी बात है पर दीपक के बुझ जाने पर कमी-कमी फिर से दीप प्रज्वलित करना पड़ता है। ऐसी हो कोई विवशता शायद रही होगी?
- : नहीं। यहाँ ऐसी कोई विवशता नहीं है। दीपक जड़ है। शक्ति चैतन्यस्वरूपा है। अतः चैतन्य में बार-बार शक्तिपात होता ही नहीं है। गुरु की शक्ति शिष्य की शक्ति को जागृत कर लौट आती है। फिर वह शक्ति अपना काम करती रहती है।
- \* वह शक्ति वापस सुषुप्तावस्था में भी जा सकती है ? नहीं। जागत शक्ति वापस सुष्पतावस्था में नहीं जाती है। Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida ही, आरंभमें प्रकट तो कभी अप्रकट रूप में क्रियाएं

चला करती हैं। Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh के बाद कोई लक्षण प्रकट होते हैं न ?

- : हाँ, होते हीं हैं पर सबके लक्षण एक से नहीं होते हैं। कोई हंसता है, कोई रोता है, कोई गाता है, कोई चिल्लाता है, कोई उछलता—कूदता है, कोई और कुछ करता है। अपने संस्कार के अनुरूप सबके भिन्न— मिन्न लक्षण होते हैं।
- \* शक्तिपात दीक्षा के कितने दिन बाद ये लक्षण प्रकट हो जाते हैं?
- : इसकी मी एक सी स्थिति नहीं है। सामान्यतः तीन दिनों वाद ये लक्षण प्रकट हो जाते हैं। किसी-किसी में महीने-दो महीने भी बीत जाते हैं।
- \* शक्तिपात दीक्षा के बाद यें क्रियाएं क्यों होती हैं?
- : शक्ति जब अपना काम करती है, तो क्रियाएं होंगी ही। इस शक्ति के द्वारा चित्त शुद्धि का कार्य होता है। चित्त पर संस्कारों का जो विकार आ जाता है उसी की शुद्धि होती है।
- \* यह सारा काम जब शक्ति ही करती है, तो साधक क्या करता है?
  - सावक को इस शक्ति के सामने समर्पण करना होता है। इस शक्ति के कार्य में मानसिक या शारीरिक हस्तक्षेप न हो, यह प्रयास करना पड़ता है। जिसका हस्तक्षेप जितना कम होता है, उसकी साधना उतनी ही पूर्ण होती है। चित्त शुद्धि के लिए निवंसन सा होना पड़ता है। मले-बुरे सभी संस्कारों से मुक्ति पानी होती है। अपने स्वामाविक स्वरूप में पहुंचने के लिए ही यह्मतं विकास सुद्धि। विदेशी। विकास सामाविक स्वरूप में पहुंचने के लिए

- \* यह igitized सहजेवक हैं nigat Poundation, Chandigarh
- पहले सहज नहीं था पर हमारे गुरुओं ने इसे अब सहज बना दिया। साधक को व्यावहारिक स्तर पर कुछ नहीं करना पड़ता है। गुरु उसकी शक्ति को जागृत कर अंतर्मुखी बना देते हैं। फिर सारा काम वह शक्ति करती रहती है। साधक तो बस समर्पण करता है।
- अ फिर भी यह सब क्या गृहस्य के लिए संमव है?
- : बिलकुल संमव है।....हमारे यहाँ निन्यानवे प्रतिशत सावक गृहस्य ही हैं।
- \* कभी कोई ऐसा भी प्रसंग आया क्या, जब किसी ने दीक्षा लेकर शक्तिपात को स्वीकारा ही न हो?
- वैयं नहीं रख पाने वाले तथा तात्कालिक लाम की कामना वालों में ही यह प्रवृत्ति नजर आती है पर क्वित फिर भी उनका पीछा नहीं छोड़ती है। मेरें अनुभव में तो हजार में एक—दो ही ऐसे नजर आए हैं।
- \* तो यह उस व्यक्ति की न्यूनता मानी जाए या....?
- : यह न्यूनता नहीं है। समझ का अमाव है। वैर्य का मी अमाव है।
- \* विकारों पर पूरी तरह से विजय पाना क्या संभव है?
- : विलकुल संमव है क्योंकि विकार मनुष्य का स्वमाय नहीं है, स्वमाव बन गया है। इसलिए हम इसे अस्वा-माविक कह सकते हैं। इस अस्वामाविक स्थिति से स्वामाविक स्थिति में जाना क्यों संमय नहीं है?
- \* यह तो जीवन की घारा के विपरीत जाना सा होगा क्योंकि विकारों पर पूरी तरह से विजय पाना कठिन है। Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

भले हो कठिन हो... मगर हमें जाना ही होगा। तभी मानिष्मिकाze बाँग्रेति Ag क्रिक्सिक्सिका हिन्सिका क्रिका है। क्रम-ज्यादा होते ही रहते हैं। विकारों से जीवन इतना ग्रसित होने से ही योग आवश्यक है? योग की यह सामाजिक मूमिका है।

श्रिक्तिपात की आपने इतनी जानकारी दी अब मुझे

इसकी कुछ अनुमूति तो कराए?

: दीक्षा ले लीजिए। दीक्षा के बिना अनुमूति संमव नहीं है \* दीक्षा की आपकी क्या प्रक्रिया है ?

: विलकुल सरल प्रक्रिया है। आमने-सामने वैठ जाते हैं।

: संकल्प दीक्षा तो हजायों कोस दूर मी दी जाती है।

\* कुछ औपचारिकताएं तो होंगी?

: कोई औपचारिकता नहीं है ।

\* दूसरों की कियाएं देखें -सुनने की भी अनुमित है या नहीं ?

: देखने-सुनने से कोई लाम नहीं है क्यों कि सबकी कियाएं एक सी नहीं हैं।

तो फिर इस सब पर कैसे विश्वास किया जाए? राह चलती स्त्रियों को मैं गंगामाता के कलश लिए कांपते देखता हूँ। उस पर मी सहज विश्वास नहीं होता है।

: कीर्तन में भी लोग झूमते हैं मगर वह शक्तिपात नहीं

है.... भावावेश है।

\* तो फिर शक्तिपात का कोई चमत्कार मुझे बताइए तो? तांकि मैं अपने पाठकों को विश्वास दिला सकूं?

: चमत्कार तो बाजीगर बताते हैं।

\* मेरा यह आशय नहीं था। मैं तो कोई अनुमव.... कोई प्रतीति.....?

: जिन्हें प्रत्यक्ष अनुमन हुआ है, उनसे पूछिए।

### पत्रकार - चंद्रशेखर दुवे

# श्री गुरु ग्रंथ साहिब

—स्वामी श्री आम् तीर्थजी

#### सिरी रामु महला प

पहिले पहरै रैणि के वणजारिआ मित्रा घरि पाइता उदरें माहि। दसी मासी मानमु कीआ वणाजारिआ मित्रा करि मुहलित करम कमाहि। मुहलित करि दीनी करम कमाण जैसा लिखतु घरि पाइआ। मात पित भाई मुत बनिता तिन भीतरि प्रभू संजोइया। करम मुकरम कराए आपे इसु जेतें विस किछु नाहि। कह नानक प्राणी पहले पहरे घरि पाइता उदरें माहि।। १।।

हे बनजारे रूपी जीव-मित्र ! आयु के प्रथम चरण में प्रवेश पाने के लिए माता के गर्म में स्थापित होता है। माब यह है कि गुरु अर्जुनदेवजी इस पद में आयु-रूपी रात्रि के चारों प्रहरों की गणना बाल्यावस्था से करते हैं और कहते हैं कि बाल्यावस्था प्राप्त करने के निमित्त गर्म में प्रविष्ट होता है। वहां परमात्मा दस महींने उसे रखकर उसके लिए शरीर निर्माण करता है। एवं उसकी आयु निश्चित करता है। अर्थात इस जीवन में अमुक २ सुख दु:ख और मोग उपस्थित होकर कितनी अविध तक जीव उनको मोगता रहेगा, इसका मी निश्चय करता है। जब तक जीव जगत् में विद्यमान रहता है तब तक अपने प्रारव्ध कर्मानुसार शुम-अशुम, धर्म- अधमं, पाप पुण्य अथवा कर्त्वय-अकर्त्वय से मिश्रित कमं करता हैंगांखित क्रिमंति के लिए परमात्मा ने जितनी अविधि लिखी होती है, तब तक वह शुम—अशुम कमं करता रहता है। परमात्मा जीवको माता—पिता, माई, पुत्र, पत्नी मित्र, शत्रु, वन—संपत्ति, यश अपयश, इत्यादि के बंधनों में जकड़े देता है। एवं जीव के द्वारा किये जानेवाले शुम अशुम कमं भी जीव के प्रारब्धा-नुसार परमात्मा ही करवाता है। अर्थात् मनुष्य जो कुछ भी करता है सब ईश्वरीय—शिक्त से युक्त होकर, उस शक्ति का उपयोग अपनी चित्त—मूमिका के अनुसार करके शुम अशुम कमं करता है। यदि ईश्वरीय—शिक्त उसके शरीर और इन्द्रियों से वियुक्त हो जाती है तो वह कुछ भी करने में असमर्थ हो जाता है। तब वह व्यक्ति मृत हो जाता है। गृहजी कहते हैं कि आयु के अवस्था-रूपी प्रथम चरण में जीव माता के गर्म में स्थान पाता है।

हे बनजारा मित्र'. आयु के दूसरे प्रहर में अर्थात् जब वह युवाबस्था प्राप्त करता है, उसका बेग पूर्ण यौवन उसे अधिकाधिक इच्छाओं, कामनाओं की पूर्ति में व्यस्त सी रखता है और वह अपनी मस्ती में तरंगित रहने के कारण मले बुरे कमों को मी नहीं समझ पाता। काम, मोह एवं तृष्णा में उलझे हुए उसका चित्त सदैव चंचल, डांशडौल और इस प्रकार अस्थिर रहता है। अपने तरंगित मन के अनुसार चलने के कारन उसका अहं मी बढ़ता रहता है। जब जीव इस प्रकार उचित-अनुचित का विचार किए बिना अशुम कमं करता है तो तत्संबंधी अशुम संस्कार संचित होने के कारण उसका चित्त मलीन होता है। किन्तु जीव आगे के कारण उसका चित्त मलीन होता है। किन्तु जीव आगे के मार्ग का कुछ विचार नहीं करता। मृत्य-पश्चात् उसका-पथ

किन, दुष्टुहु एवं यातना-पूर्ण होता है। क्योंकि उसने उस मार्ग पर चलने की उपयुक्त त्यारावामहित्राक्षिणिक्षेति। 'वह सद्गुह को न तो पहिचानता, समझता है और न ही उसकी सेवा ही करता है। अर्थात गृह की शरण में जाकर, गृह से उपदेश, आदेश एवं नाम-दान ग्रहण नहीं करता। उसे मारने के लिए उसके सिर पर यम-दूत श्रव्यारण किए उसके सिर पर यम-दूत श्रव्यारण किए उसके सिर पर मंडराते रहते हैं। अर्थात् मृत्यु उसके बांए, बांए खड़ी रहती है, जो कभी भी उसे दबोच सकती है। ऐ अज्ञानी जीव! जब तू धर्मराज के समक्ष उपस्थित होगा तो अपने द्वारा किए हुए अश्रुम कमों का क्या कारण वतलाएगा? गृहजी कहते हैं कि जीवन के दूसरे चरण में जीवन यौवन में मदमत्त, धन-संपत्ति में आसक्त एवं अश्रुम कमों में रत रहता है। दूसरे चरण में भी गृह—सेवा, नाम—स्मरण, एव सद्कर्म कर के चित्त-शुद्ध का आयोजन नहीं करता।

तीज पहरे रेणि के वणजारिक्षा मित्रा विखु संचे अंखु अगि आनु। श्रुत्रि कलित्र मोहि लपटिआ वणजारिक्षा मित्रा अंतरि लहिर लोभानु परानी सो प्रभू चिति न आवै। साथ संगति सिउ संग् न कीआ बहु जोगी दुःख पावै। सिरजन हारु विसारिक्षा इकिनमख न लगो धिआनु। कहु नानक प्राणी तीजे पहरे विखु संचे अंधु अगिआनु।। ३।।

है बनजारे मित्र! अपनी आयु के तीसरे चरण में अर्थात्
प्रोढावस्था में तु अज्ञानवंश विषय वासनाओं की पूर्ति के
ही चक्र में पड़ा जीवन यापन करता है। तेरे चित्त में लोम
की तरंगें उठती रहती हैं और अपने परिवार के मोह-जालन
तुझे बांघ रक्खा है। और अंतर में आज्ञा-तृण्णा के प्रलोमन
में भगवान का तु स्मरण ही नहीं कर पाता। उनकी वेगवती
लहरों में मानों तेरा जीवन बरबस वह रहा है। और इस
Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

प्रकार कभी भी सत्संग न प्राप्त करने के कारण अनेक Digitized by Agamnigam Foundation Chandigarh योनियाँ प्राप्त करते हुए तु मटक रहा है। किन्तु उस सर्जनहार को, जिसने तुझे जीवन देकर तेरा पालन पोषण किया है उस परम स्वामी अर्थात् प्रमु का एक क्षण मात्र के लिए भी तुने ध्यान नहीं किया। गुरु कहते हैं कि हे अंघे, अज्ञानी प्राणी! इस प्रकार तु अपने जीवन में विष का ही संचय कर रहा है।

भाव यह है कि जगत् में मारा मारा फिरता वनजारा जीव, विषय-वासनाओं में लिप्त रहता है और अपने जीवन के तीसरे चरण में अर्थात संपूर्ण युवावस्था योंही गंवाकर प्रौढावस्था में भी अंबे और अज्ञानी की तरह जीवन यापन करता रहता है-अज्ञानी इसल्लिए कि वास्तव में जीवन का कल्याण-मार्ग वह नहीं खोजता ओर अंघा इसलिए कि नैत्र होकर भी जगत् की अनित्यता, नश्वरता को न देखता है और न समझता ही है। क्योंकि इस संसार में सब अनित्य हैं। अतः इसके विषय मी अनित्य एवं क्षण मंगुर हैं। फिर इसके अनित्य सुख मोगों के पीछे अपनी आयु व्यर्थ ही नष्ट करते रहना, और चाहिए, और और अधिक चाहिए इस प्रकार मोह और लोम में फंसा हुआ प्राणी जीवन को नष्ट करनेवाले विष ही का तो संग्रह कर रहा है। पुत्र, पौत्रादि के मोह में लिपटा हुआ प्राणी अपने चित्त में झूठे प्रलोमनों में उलझा रहता है। वह मनुष्य इतना अधिक माया, मोह में लंगा रहता है कि, प्रमू का स्मरण तो उसके चित्त में कभी आता ही नहीं। और इस प्रकार मगवान की मक्ति, पूजा, उपासना आदिसतसंग की तो बात वह सोचता ही नहीं और परिणाम स्वरूप जन्मजन्मान्तर तक दुःख उठाता रहता है। ऐसा जीव उस सर्जनहार परमात्मा अपने स्वामी प्रमु को ही मूल जाता है। प्रसिक्त प्रियोधनाश्वर्ष्ण्य एक जिल्लेखन स्टिम्स करता। गुरुनानक देवजी कहते हैं कि अपने जीवन में वृतीय चरण में भी विष का संचय करता रहता है अर्थात् भगवान से विमुख रहकर विषकारी विषय वासनाओं मेंही अपना जीवन व्यतीत करता रहता है।

चउथ पहरे रेणि के वणजारिक्षा मित्रा दिनु ने अइआ सोइ। गुरमुखि नामु समालि तूं वणजारिक्षा कित्रा तेरा दरगह बेली होड। गुरमुखि नामु समालि पराणी अंते होइ सखाई। इहु मोहु माइआ तेरे संगिन चाले झूठी प्रीत लगाई। सगली रेणि गुदरी अंधिआरी सेविसतिगुरु चानणु होइ: कहु नानक प्राणी चउथे पहरे दिनुनैड़े आइआ सोइ।। ४।।

है वनजारे-जीव-मित्र! जीवन की अवस्था रूपी चतुर्यं चरण में वह दिन समीप ही दिखाई देने लगता है अर्थात् वृद्धावस्था आ जाती है और मृत्यु निकट दीखने लगती है। हे मित्र। तू अब भी किसी सद्गृह की शरण ग्रहण कर तथा उसके उपदेशानुसार सद्कमें एवं नाम-स्मरण कर। अंत समय में तेरा यही एक मात्र सहारा होगा। जिस मोह माया के साथ तुने प्रेम का नाता जोड रक्खा है, मिथ्या होने के कारण, मृत्यु के उपरान्त यह तेरे साथ नहीं चलेगी। यह जीवनरूपी रात्रि सब की सब भ्रम के कारण तम में ही व्यतीत हो रही है। अब भी यदि तुम सद्गुह की शरण ग्रहण करलो तो तुम्हारे अंतर में ज्ञान-ज्योति प्रज्जविलत हो सकती है। गृहजी कहते हैं कि जीवन के इस अंतिम चरण में काल समीप आ गया है।

लिखिआ आइआ गोविंद का वण जारिआ मित्रा उठि चले कमाणा साथि। इक रती बिल मन देवनी वणजारिआ मित्रा बोनी तकडे vid स्कृत हाझ tolle क्रिसिक्स स्वांत्र पकडि चलाइआ मनमुख सदा दुहेले। जिनी पूरा सतिगुरु सेविआ से दरगह Dस्व्यालमेश्वहेलेप्रवाकाचमा व्यक्तीवासरीकावजागावासंतरिजो जोवे सो खाति। कहु नानक भगत सोहहि दरवारे मनमुख सदा मवाति॥५॥१॥४॥

हे बनजारा मित्र ! जब प्रमु का बूलावा आता है तब मनुष्य जाने में विवश होता है। उस समय केवल प्रारव्य ही साथ जाता है। वह इतने सशक्त हाथ डालता है कि पल मर की मी मोहलत नहीं देता और प्राणी को जाना ही पड़ता है। मृत्यु किसी की प्रतीक्षा नहीं करती। ऐसी स्थित में मनमुख जीव अर्थात् परमात्मा से विमुख जीव मृत्यु समय अनेकों यातनाओं से त्रसित होते हुए प्रयाण करते हैं। किन्तु जिन जीवों ने सदैव सद्गृह की सेवा की है अर्थात नाम—स्मरण करके प्रमु को अपने चित्त में वारण किया है व परमात्मा के दरवार में मक्त जीव होने के कारण प्रतिष्ठा प्राप्त करते हैं। जैसा बोए वैसा पाए के अनुसार शरीर हिपी घरती पर अपने २ कर्मों के जैसे बीज बोएगा वैसा ही फल उसे प्राप्त होगा। गुक्जी कहते हैं कि मक्तजीव तो सदैव परमात्मा के दरवार में शोमित होते हैं किन्तु मनमुखी जीव तो जन्म—मरण के चक्र में ही फंसे रहते हैं।

माव यह है कि जब मनुष्य वृद्धावस्था को मी पार कर जाता है तब उसे मगवान के यहाँ बुलाया जाता है। वैसे बुलावे की कई पूर्व-सूचनाएँ मनुष्य को आती रहती हैं किन्तु विषयासका होने के कारण मनुष्य उघर ध्यान नहीं देता। अन्ततः ऐसा बुलावा आता है जो मनुष्य को इह-लीला समेट कर इस जगत् से प्रस्थान करने को विवश कर देता है। धर्मराज कितने शक्तिशाली हाथों से मनुष्य को आ पकड़ता है कि जीवका क्षण मात्र को इस जगत् में ठहरना असंमव हो जाता है। यदि उस समय यम-दूतों से

Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

कहा जाएं विक् ब्सुझे A असी शिक्सुक सार्यं वर्ग है लड़की की शादी करना है या अमुक बीमार की सेवा करना है या कुछ मी अंगुक विशेष कार्य करना है तो यमराज इतना अवसर भी नहीं देता अपितु एक भी अतिरिक्त क्वास नहीं लेने देता तथा मनुष्य शरीर में से उसके प्राणों को हर कर ले जाता है। परिवारवाले रोते रह जाते हैं। जब पर-मात्मा का लिखा हुआ आता है तो मनुष्य को एक दम इस जगत् से अलग कर दिया जाता है। अर्थात् यह जगत् तो इसी तरह चलता रहता है केवल वही प्राणी इस नाटक से अलग कर दिया जाता है, क्योंकि नाटक में उसका काम समाप्त हो चुका होता है। ऐसी अवस्था में जो जीव मनमुखी होते हैं एवं विषयों से संबंधित सस्कार संचय करके चित्त को मलीन करते हैं उन्हें यमदूर मांति २ की प्रतारणाएं देते हैं। इसके विपरीत जिन जीवों ने गुरु की सेवा की होती है। सद्कर्म किए होते हैं, नाम-स्मरण, व्यान, पूजा, पाठ इत्यादि करके अपने चित्त को निर्मल किया है वे सदा मगवान के यहां सुख से रहते हैं। मनुष्य इस शरीर रूपी खेत में जिस प्रकार के बीज बोता है वैसा ही फल खाता अर्थात जैसे कर्म कर के संस्कार संचय करता है जिस प्रकार के गुण चित्त में घारण करता है, किसी का हित या अहित करता है, किसी की प्रशंसा अथवा निदा करता, है इसी प्रकार शुभ, अशुभ, उचित, अनुचित, धर्म अवर्म, पाप, पुण्य, कर्त्तव्य अकर्त्तव्य, जिस की प्रकार के मनुष्य कमं करता है उसके संस्कार संचय हो जाते हैं। चित्त का यह स्त्रमात है कि जिस कर्म, पदार्थ, मनुष्य अथवा परि-स्थिति में रहता है उसके संस्कार संचय कर लेता है। यदि अशुभ कर्म करता, अशुभ वातावरण में निवास करता, अशुभ अशुम लोगों में संगति करता एवं अशुम परिस्थितियों में Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida

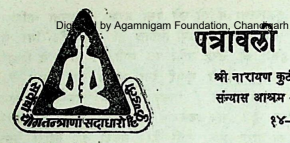
विचरता है तो अशुभ संस्कार संचय करके अपने चित्त में तमोगुण एवंशांरकोमुण को गांक्रभावशीस्त्र वे वंभाति किने वंद्धी प्रकार शुम देश, काल, पदार्थ, परिस्थितियां एवं वातावरण में रहता है और परहित चिंतन करता है तो अपने चित्त में सत्वगुण के संस्कार संचय करता तथा चित्त में सत्व गुण को प्रभावी करता है। इस प्रकार तमोगुण एवं रजोगुण से सत्व गुण की ओर, अशुम संस्कारों से शुम संस्कारों की ओर क्लिष्ट वृत्तियों से अक्लिष्ट वृत्तियों की ओर एवं म्म-युक्त, बुद्धि से विवेक-बुद्धि की ओर अग्रसर होता है। यदि सौमाग्यवश उसे किसी सत्य और पूर्ण गुरु की उपलब्धि हो जाती है तो गुरु के उपदेश, आदेशानुसार आचरण उसके चित्त में सत्वगुण की प्रतिष्ठामें सहायक होता है। साथ २ गुरु-प्रदत्त नाम का निरंतर स्मरण, उस नाम के रहस्य अथवा नाम के अन्दर छुपी हुई शक्ति को उसके शरीर एवं चित्त में प्रकट करके कार्य-शील बना देता है। एक ओर जहां साधक जीव शुम कर्मानुष्ठान के द्वारा अपने चित्त में सद्गुणों का विकास करता है, वहीं नाम की शक्ति उसके चित्त में प्रकट और कार्यशील होकर जीव के चित्त के पूर्व-संचित संस्कारों को क्रियाओं के माध्यम से क्षीण कर देती है। यही नाम की शक्ति एकाग्र-अवस्था को प्राप्त करती एवं सत्वगुण को भी विलीन करती जाती है। पहले चित्त किसी सत्वगुणी घ्येय पदार्थ पर एकाग्र होकर संप्रज्ञात योग और फिर चित्त के ऊपर पड़े हुए अभिमान और माया के आवरण को उतार कर अपने कारण आत्मा या पुरुष में विलीन हो जाती है और अंसप्रज्ञात योग की स्थिति प्राप्त करती है। तब सामक जीव को समाघि की अंवस्था प्राप्त होती है।

यहां इन शब्दों में गुरु नानकदेवजी, गुरु रामदासजी तथा गुरु अर्जुनदेवजी ने बार २ इसी बात पर जोर दिया है कि प्रथम ती मिनुष्य भक्ति अगर्मा क्रम्था न अग्रें ति प्रमु-प्राप्ति की ओर का पालन करते हुए वाल्यावस्था में ही प्रमु-प्राप्ति की ओर उन्मुख हो जाना चाहिए। यदि जीव ऐसा नहीं कर सके तो जीवन के द्वितीय चरण अर्थात् यौवनावस्था में उसे विषयों के प्रति आसक्त, यौवन के मोग के प्रति मदमस्त एवं घन-संपत्ति तथा परिवार आदि के प्रति मोह का त्याग करके तथा गुरु शरण ग्रहण कर, गुरु उपदेश, आदेश को समझ, पहिचान कर, तदनुसार आचरण एवं गुरु-प्रदत्त नाम स्मरण से अपने चिन्त को शुद्ध कर ईश्वर-प्राप्ति का मार्ग प्रशस्त करना चाहिए।

यदि जीव, जीवन के दूसरे चरण में भी ऐसा नहीं कर सके तो प्राहाबस्था में उसे संगल जाना चाहिए। उसे इस बात का विचार करना चाहिए कि जगत् एक रूम है। अनित्य और परिवर्त्तन शील है। जितना मनुष्य माया से अमिमूत होकर जगत् में आसक्त, मोहित, और कर्त्तृत्वामि मान युक्त होता है, उतना ही इस नश्वर जगत् के बंघन में आकर सुखी—दु; खी होता संसार के घटना-क्रम से अपने चित्त को विचलित और विक्षिप्त करता एवं संस्कार संचय करके अपने चित्त को मलीन बनाता है। आत्मस्थिति से च्युत हो जाता है तथा जन्म-मरण के चक्र में घूमता रहता है। अतः यदि जीव जीवन के प्रथम दो चरणों में गुरु की शरण में नहीं जा सके तो उसे प्रौढावस्था में ही सही अवस्थ गुरु—घारण करके तद्उपदेशानुसार शुम कर्मों का अनुष्ठान एवं नाम स्मरण करके दिवर प्राप्ति निमित्त प्रयस्त शील होना चाहिए।

गुरुजी कहते हैं कि यदि जीव जीवन के प्रथम तीन चरणों में ईश्वर की ओर अग्रसर नहीं हो सके तो चौथे चरण Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida अर्थात् वृद्धावस्था में तो उसे ऐसा अवस्य ही करना चाहिए। Digitized by Agampigan Foundation Chandigate क्योंकि तय उसकी इन्द्रियाँ शिथल ही जाती है। सिर के बाल हैंसों की तरह सफेद पक जाते हैं। आंखों से दिखाई देना, तथा कानों से सुनाई देना समाप्त होने लगता है। उसके दांत झड़ जाते हैं जिससे जीव का रसास्वादन समाप्त हो जाता है। पांव लडखडाने और हाथ कांपते हैं। कमर घनुष की तरह झुक जाती है। लकडी का सहारा लेकर अथवा दूसरे का कंघा पकड कर चलता है तो भी उसका ववांस फूल जाता है। मृत्यु उसको समीप दिखाई देने लगती है। उसे सोचना चाहिए कि उस अज्ञानी जीव को जिसने जीवन-मर घन-संपत्ति के संचय एवं मोग में व्यर्थ नष्ट कर दिया है। यौन की मस्ती में जिसने अवसर कुअवसर को भी घ्यान नहां दिया. ऐसे मलीन चित्त-व्यक्ति को यम-दूत भांति २ की यातनाएँ देकर उसके स्थूल शरीर में से प्राणीं को हर कर ले जाते हैं। और इसी प्रकार जीव बार, कमी गर्म में और कमी यम-दूतों के दश होता है। अतः जीवन की अंतिम येला में तो मनुष्य को अवस्य ही चेत जाना चाहिए। सद्गुरुघारण, उपदेश आदेश - श्रवण, मनन, गुरु सेवा अर्थात् गुरु-प्रदत्त मंत्र का निरंतर स्मरण, सद्ग्रंथावलोकन एवं सद्-कार्यों का आचरण करके अपने चित्त को शुद्ध, निर्मेल बनाकर प्रमुप्राप्ति का मार्ग प्रशस्त करना चाहिए।

> इस पत्रिका के सदस्य बनकर, बनाकर आप गुरुमहाराजकी सेवा करते है। इसमें विज्ञापन देकर और दूसरों से विज्ञायन लाकर आप सेवा करते है। समयाविषमें इस पत्रिका कां शुल्क मेजना, अपनी परंपरा की एक प्रकारकी सेवा और साधना ही है।



श्री नारायण कूटी न्यास संन्यास आश्रम - देवास 88-4-63

पत्रावला

श्री मकोडिंयाजी.

शम अशीर्वाद,

आप का पत्र प्राप्त हुआ। आपने लिखा है "अब अन्तिम एक महीने से मस्तक में नाद गुंज्जन हुआ ही करता है। और उस से मुझे वैचेनी होती है। नाद की मात्रा ज्यादा होती है, तब कान में बहरापन आ जाता है। क्रिया में हर घड़ी परिवर्तन होते रहते हैं। कण्ठ से मस्तक तक नाद गुंज्जन चालू ही रहता है। सांसारिक कार्य, कार्यालय के कार्य भी होते हैं, किंतु बोझस्वरूप प्रतीत होते हैं। कर्तव्य समझ कर सर्विस करता हैं। मां शक्ति उस का सावन करवाती है जिस में अज्ञान के कारण रहस्य समझ में नहीं आता। हमेशा ही प्राण की गति शरीर में कुमा करती है। डाक्टर को दिखाया, इलाज करवाया। उन्होंने कहा-कान के अवयव में कोई क्षतिः नहीं है। क्या करूं, कुछ समझ में नहीं आता!"

आपके पत्र से ऐसा जात होता है कि अपनी क्रियाओं में उदय होने वाले नाद श्रदण से अत्यन्त दु:सी है। इसमें विचारणीय बात यह है कि आप के अन्तर में होने वाला नाद श्रवण, आप की ओर से किसी प्रयत्न अथवा पुरुषार्थ का फल नहीं है। यह नाद श्रवण आप के चित्त में क्रियास्वरूप, अपने आप उदय होता है। आप तो केवल मात्र अन्तर में उदित, इन नाद श्रवण को सुनते अयवा देखते मर हों। सामक के चित्त को ऐसी स्थिति आ जाती है जब नाद श्रविपि के सिंचित सिस्कार उमरे कर चित्त को त्तरंगित क्रिरां हरेते हें है अन्तर्म हजाहते हरे के मीता अन्तर दृश्या अन्तर नाद, इत्यादि देखने अथवा सुनने पड़ते हैं।

ये कियायें वास्तव में सावक की स्थिति आष्यात्मिकता की बोर मोड़ देने में तथा कियाओं के माध्यम से चित्त को गृद्ध करने का महन् कार्य करती हैं। नाद मी शक्ति की एक किया ही है। कोई भी कार्य यदि अपने आप, चैतन्य शक्ति के द्वारा सम्पादित होता है, तथा उसके करने में किसीमी चीज का कृत्रिम कृतित्वामिमान नहीं होता तथा उसके स्थान पर जीव में दृष्टा माव आ जाता है, तो वह किया की कोटि के अन्तर्गत आता है। वास्तव में आन्तरिक नाद, जीव अपने प्रयत्न से करही नहीं सकता। वे तो स्यूछ जगत में रोना, हंसना, चिल्लाना, गाना एवं स्पष्ट-अस्पष्ट आवार्जे निकलना, कर सकता है। कित्तु विना कुछ किये घटित हुये अपने अन्तर की आवाजों को श्रवण नहीं कर सकता, इसीलिये योगदर्शन में इस नाद को दिव्य नाद की संज्ञा दी गई है। जब दृश्य जगत में एकदम नीरवता एवं शान्तता होती है। वायु के प्रवाहित होने, जल बहने, अयवा पक्षियों के चहचहाने की भी आवाज नहीं हो, यहां तक कि यनुष्य की अपनी स्वांस प्रस्वांस की गति इतनी हंल्की हो गई हो कि घ्यान देने परमी वह सुनाई नहीं दे। उस समय यदि अपने अन्तर में पक्षियों के चहचहाने, ढोल नगाडे अयवा शंख के बजने, बिजली के कड़क़ने, बादलों के गरजने एवं विमिन्न प्रकार के वाजों के बजने इत्यादि की आवाजें सुनाई देने लगें तो उसे नाद कहा जाये। यह नाद-श्रवण अत्यन्त उच्च कोटि की साधना है। जिसके लिये बड़े-बड़े योगी, ऋषि, मुनि लालथित रहते हैं। अथक प्रयत्नशील होते हैं किन्तु फिर भी इस स्थिति को प्राप्त करने में असमर्थ रहते हैं। इतना उच्च कोटि का साघन जो कि अत्यन्त

सोमाग्यशाली gitt स्वाहों को प्राप्त होता है। संसारी जीवर वबराना आरम्म कर देता है, उन्हें अपने सांसारिक कार्य अति महत्वपूर्ण प्रतीत होते हैं और जब नाद श्रवण के कारण उसमें किसी प्रकार का विष्न उपस्थित होता है, तो वे घबरा उठते हैं। वैसे सामान्यतया शक्ति की क्रियायें स्थूल अथवा सुरुम नाद श्रवण अथवा दृश्य दर्शन यदि संयमित हो अर्थात साधक के काबू में हो तो जब उन की ओर लक्स्य दिया जाता है, तभी वे प्रकट होती हैं। यही साघना में बैठने का महत्व है। क्रिया तो चौवीस घंटे चलती ही रहती है। किन्तु जब साबक क्रिया की ओर लक्ष्य कर के अपनी सावना में बैठता है तो अपने अन्तर में अप्रकट रूप में षटित हो रही किया प्रकट हो जाती है। इसीलिये नित्य प्रति साघना में बैठना अत्यन्त आवश्यक माना जात। है, जब सावक सावना में बैठता है, तो शक्ति की कियायें प्रकट एयं तीव हो जाती हैं। और जब उचर से लक्य हटा कर, सांसा-रिक कार्यों में व्यस्त हो जाता है। किया फिर मन्द-मन्द अप्रकट अवस्था में चली जाती है, इस सिद्धान्त के आधार पर आप की नाद किया भी जब आप उघर लक्ष्य नहीं देते तो उसे घटित नहीं होना चाहिये। जब आप कार्यालय का कार्य करते हैं, सांसारिक उत्तरदायित्वों का निर्वाह करते हैं अथवा व्यावहारिक जीवन व्यतीत करते हैं, तब आप का लक्य नाद की ओर से हट कर बाहर जगत में स्थित होता है। तब नाद को प्रकट रूप में घटित होने का अर्थ यही माना जावेगा कि शक्ति की किया आप के संयम से वाहर जा रही है। यह संयम मात्र मानसिक संयम होता है। जब मन किया से हटा लिया जाता है तो किया दक जाती है।

मैं तो आप के इस नाद श्रवण की बात पढ़कर आप को सोमाग्यशाली मानता हूँ। किन्तु आप हैं कि, उलटे घवड़ा Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida रहे हैं। हिंद्धां स्त्रु क्षाव्य अस्त्रस्य के लिये अपनी क्रियाओं पर मानसिक नियंत्रण आवश्यक है। यह मानसिक नियंत्रण आवश्यक है। यह मानसिक नियंत्रण या तो अपने आप अभ्यास के द्वारा प्राप्त किया जा सकता है, और या गुरु कृपा से। आप के गुरु महाराज कौन थे और इस समय वे जगत में विद्यमान है अथवा नहीं। मुझे ठीक से याद नहीं पडता, यदि आप के गुरु महाराज उपस्थित एवं आप को अपलब्ध हो तो अ। उन से निवेदन कर के इस समस्या का निराकरण कर सकते हैं।

जहां तक आप के कानों में सुनने की खरावी की वात है, वहां तक मेरा ऐसा विचार है कि आप के कान में कोई खरावी नहीं है। मात्र ठण्डी के कारण कमी—कमी आप की श्रवण नली में कफ मर जाने से आप को श्रवण में असुविधा होती है। इसलिये कभी आप सुनते हैं, कभी कम सुनते है, तथा कभी विल्कुलही नहीं सुनते। यदि आपने उपचार करवाना ही है तो अपनी श्रवणनली में कफ को दूर करवाने का उपचार करवा लीजिये। डाक्टर आध्यात्मिक विषय को नहीं समझ सकता। जब आपको नाद श्रवण जोर से होता है, तब भी स्थूल जगत की आवार्जे सुनने में आपको कठिनाई आ सकती है। किन्तु उस का उपाय हमने आप को बतला ही दिया है, कि इस किया को आप संयमित करें।

गुरु जहां अनुग्रह कर के शिष्य की शक्ति को अन्तर्मुखी जाग्रत कर कियाशील बना सकते हैं, वे ही किया शक्ति के कम कार्य-शील होने पर कार्यशीलता की गति को तीव्र कर सकते हैं। तथा यदि किया शक्ति की कियाशीलता को कम कर के, उसे संघटित भी कर सकते हैं—यह निग्रह कहलाता है। गुरु उसी को कहते हैं जो अनुग्रह और निग्रह दोनों में सक्षम हो। केवल निग्रह कर के शिष्य को उस के हाल पर छोड़ देना और कोई समस्था उदय होने पर कुछ नहीं कर पाना गुरुत्व नहीं है, अतः अप तो अपने गुरु महाराज से सम्पर्क साध कर इस समस्या का निराकरण करें। गुरु जहां अनुप्रह कर के शिष्य की शक्ति को अन्तर्मुसी जाप्रत

--शुभचिन्तक



श्री सद्गुरुदेव की कृपा से गत वर्षों की माँति इस वर्ष मी बहमलीन श्री १०८ श्री स्वामी विष्णुतीर्थजी महाराज की १५वीं वाधिक पुण्य-तिथि आदिवन कृष्णा ६, सं. २०४१ विक्रमी तदनुसार रविवार दिनांक १६-९-८४ को योग श्री पीठ आश्रम, मुनिकी रेती (ऋषिकेश) में सोल्लास, सानन्द मनायी गयी।

विभिन्न प्रदेशों से अनेक साघकगण इस उत्सव में सिम्मिलित थे। सुबह से ही चहलपहल रही। परंपरागत गुरुओं के फोटों का शास्त्रविधि पूजन हुआ। दुपहर तक यह कार्यक्रम चलता रहा।

ऋषिकेशके अलग अलग स्थानों के आश्रमों से आये हुए साधु संतोंको मंडारे में मोजन कराया गया। क्लोकों का गान हुआ। बड़ा आनन्द आया। दूसरे दिन श्री योगानंदजी महाराजकी पुण्यतिथि पर विज्ञान – मवन ऋषिकेश में ऊपर की तरह भण्डारा किया गया। पूजन आदि हुआ! योगश्री पाठ में आये हुए साधक – गण के साथ पूज्य महाराज श्री पूजन तथा मोजन में सम्मिलित हुए।

शामको खालियर के ब्रह्मलीन १०८ श्री मानसिंहजी महाराज के आश्रम योग निकेतन में से विज्ञान मवन में आये हुए साधकगण और उन के उत्तराधिकारी मजन कीर्तन करते हुए योगश्री पीठ पन्नारे। सचमुच आघ्यात्मिक आनंद प्राप्त हुआ। गुरुदेयने सब को प्रसाद बाँटा और आशीर्वचन कहे।

40000

Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida देवात्म ,शन्ति

तीनचार दिनके समारोह के बाद सब अपने अपने स्थान पर ऋषेत्रीtized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

- व्यवस्थापक योगश्रपीठ ऋषिकेश

२९-१०-८४ को गुरुजी अहमदाबाद पद्यारे। हर्षदमाई श्रीहर्षटमाई मिश्रा के घर शाहीवाग में ठहरे थे। वहाँ आचार्य श्री सुरेशमाई ने उन का मन्य स्वागत किया। समारोह में मंडप बांचा गया और सभी साधकों को और गुरुजी प्रेमियों को भोजन पर न्यौता दिया। आपस में गुरु के सानिष्य में सब मिले। बड़ा आनंद प्राप्त हुआ। ३-११-८४ को गुरुदेव देवास पद्यारे।

#### WITH BEST COMPLIMENTS FROM

## M/s AMRUT CHEMICALS

218/220 Kapoorvala Building, Mezanine Floor, Samuel Street, Bombay-400003.

Tel.: 32 84 92 33 53 15 Cable: CHHOTABABU.

DISTRIBUTORS FOR:

## MANDELIA CHEMICALS

Birlagram, Naga M. P.

- FOR -

CALCIUM CHLORIDE, FERRIC CHLORIDE & CHLORINATED PARAFFIN WAX.

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigar

# परमपूज्य गुरुजी शिवोम् तीर्थजी महाराज का प्रवास कार्यक्रम

तारीख स्थान

८-११-८४ देवास से बावई

१६-११-८४ वावई से मोपाल

सिरनामा

श्री शिवोम् कृटिर वावई-देवास (म. प्र.)

काशीरामजी शर्मा इ। ७एम. २४९ एविया कोलोनी ११ नंबर वस स्टोप के पीछे, मोपाल

१९-११-८४ मोपाल से रायसेन-स्वामी शिवोम्तीर्थ आश्रम, मुखरजी नगर, रायसेन (म. प्र.)

२५-११-८४ रायसेन से सागर डॉ. एस. एन. शुक्ल शांति चिकित्सालय, लाइन्स, सागर (एम. पी.)

२८-११-८४ सागर से इन्दौर सूरज प्रकाश दुसाद, डायमंड कोलोनी, न्यू पलासिया इंदौर (म. प्र.)

३-१२-८४ इंदौर से उज्जैन ६-१२-८४ उज्जैन से देवास

१६-१२-८४ देवास से अमलनेर वी. एल. शुक्ल, रिटायर्ड इन्स्पेक्टर, लक्ष्मीपुरा. फोन अमलनेर जिला. जलगाँव

१६-१२-८४ पारोला २३-१२-८४ अमलनेर

२४-१२-८४ अमलनेर से नासिक तुलसी मवन, पंचवटी कारंजा, Adv. Vidit Chauhan Collection No. (महाराष्ट्र): C/o

प्रमाकर श्रीराम वारे २६३,फावडे लेन, नासिक पीन-४२२००१

| 1-1-54 8            | वम्बङ्ग (            | <b>ं/</b> 0 ए. सी. पटेल,   |
|---------------------|----------------------|----------------------------|
| • Digitize          | ed by Agamnigam Foun | Adatien के कार्य का रोड,   |
|                     |                      | दुंगा, बंम्बई ४०० ०१९      |
|                     | .45                  | नि ४७५०२० पी. पी.          |
| 85-6-54             | बंबई - पुणे          | द्वारा श्री वासुदेव निवास  |
|                     |                      | ४२/१७ एरंडवन, कर्वे        |
| १३-१-64             | पुणे मुक्काम         | रोड-पुणे ४११००४.           |
| १६-१-८4             |                      | (महाराष्ट्र)               |
| १७-१-८५             | पुणे - अहमदनगर       | द्वारा श्री सी. पी. दुसाद, |
|                     |                      | जनरल मॅनेजर,               |
| १७-१-८५ एवं अहमदनगर |                      | कॉम्टन ग्रीव्हज ३ पत्रकार  |
| 26-2-64             |                      | वसाहत, सावेडी रोड,         |
|                     |                      | अहमदनगर (महाराष्ट्र)       |
|                     |                      | पिन ४१४००१ फोन ४४००        |
|                     |                      |                            |

देवास के लिये प्रस्थान

१९-१-८५ बहमदनगर से

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh

## —: स्वामी विष्णुतीर्थ शिक्षा प्रतिष्ठान-वम्बई :-

श्रीमान् महोद्य,

आप की ओर से इस पत्रिका का निम्नलिखित शुल्क अभी तक अप्राप्त है। कृपया धनादेश से शीघ्रातिशीघ्र मेज दें। आप का निम्नलिखित सदस्य क्रम म. ओ. के नीचे के भाग में नोंध पर लिखें।

आप का सामा. सदस्य ऋमांक

82

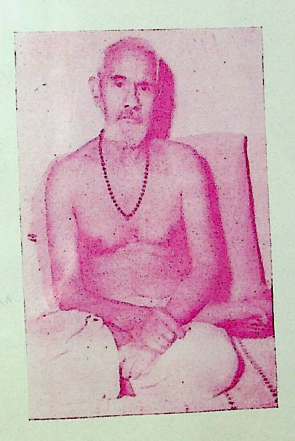
धनादेश मेजने का पता :
मनहरलाल एम. पंड्या

व्यवस्थापक :- देवात्मशक्ति

F/91-गौतम नगर, एल. टी. मार्ग,
वोखिली (पश्चिम), मुंबई-४०००९२.

ता. क. यदि हो सके तो नये वर्ष (१९८५) का शुल्क र. १०/- भी साथ में भेजें।

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida



॥ ब्रह्मलीन श्री १०८ स्वामी विष्णुतीर्थ जी महाराज ॥

Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh Adv. Vidit Chauhan Collection, Noida



Digitized by Agamnigam Foundation, Chandigarh